
 1 

 



 2 

  



 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Feitiçaria: 
A Tradição Renovada 



 4 

Evan John Jones 
e Doreen Valiente 

Feitiçaria: Tradição Renovada 

 

Prefácio Doreen Valiente 

 

 

Tradução 

Angela do Nascimento Machado 

{•berrara] 
fctd 

 



 5 

Copyright © Evan John Jones e Doreen Valiente 1990 Título 
original: Witchcraft - A Tradition Renewed 

Capa: projeto gráfico de Felipe Taborda 

 

1992 
Impresso no Brasil 
Printed in Erazil 
 
 
 

ISBN- 85-286-0140^ 

Todos os direitos desta tradução reservados à: 
EDITORA BERTRAND BRASIL S.A. 
Av. Rio Branco, 99 — 20° - Centro 
20040 - Rio de Janeiro - RJ 
Tel.: (021)263-2082 Fax: (021)263-6112 Telex: (21)33798 
Av. Paulista, 2073 — Conj. Nacional — Horsa I - Grs. 1301/2 
01311—São Paulo —SP 
TH.: (011)285-4951 Fax:(011)287-6570/852-8904 
THox: (11)37209 

r/K/rwos pelo Reembolso Postal. 



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Em memória de Robert Cochrane 

E para Doreen, Jane, Bill, Mike, 
Peter, Ann, Dave e o Cabrito-
montês 

E para Valerie, por toda a sua ajuda. 



 7 

Sumário 
 
Prefácio......................................................................................... 9 
Introdução................................................................................... 16 
I - Rudimentos da Arte................................................................. 22 

1 - A Fé..................................................................................... 23 
2 - A Natureza dos Rituais......................................................... 48 

História e Mito.......................................................................... 54 
 
II – Coven................................................................................... 72 

1- O Coven.............................................................................. 73 
A Senhora................................................................................. 73 
Norte...................................................................................... 74 
Sul......................................................................................... 74 
Leste...................................................................................... 74 
Oeste...................................................................................... 75 
O Iniciado................................................................................. 75 
O Iniciante................................................................................ 76 
O Homem de Preto..................................................................... 78 
O Invocador.............................................................................. 80 

2 - Juramentos do Coven............................................................ 82 
O Juramento da Iniciação............................................................. 82 
O Juramento do Membro Iniciado.................................................. 84 
O Juramento do Ofício................................................................ 87 
O Juramento à Grande Senhora.................................................... 91 

 
III – Instrumentos e Símbolos..................................................... 97 

l - Os Instrumentos de Trabalho................................................ 98 
A Faca..................................................................................... 99 
O Cordão................................................................................ 102 
A Estaca................................................................................. 106 
A Consagração dos Instrumentos................................................. 111 

2 - Os Símbolos do Coven........................................................... 115 
A Taça................................................................................... 115 
A Faca do Coven...................................................................... 118 



 8 

As Estacas do Coven................................................................. 121 
Calçando com Ferro................................................................... 126 
A Vassoura............................................................................. 127 
A Espada do Coven.................................................................. 132 
O Caldeirão............................................................................. 136 
O Crânio.............................................................................. 140 

O RITUAL DA PURIFICAÇÃO E DA APROVAÇÃO.. 145 
O CRÂNIO DENTRO DOS RITUAIS ............................ 149 

 
VI – Os Rituais.......................................................................... 153 

l - Início dos Rituais................................................................. 154 
Como Traçar o Círculo............................................................... 155 
Consagração dos Bolos e do Vinho................................................. 160 

2 - Os Quatro Grandes Sabás................................................. 163 
Jejum e Purificação................................................................... 165 
O Marco Real.......................................................................... 171 
Candelária (2 de fevereiro).......................................................... 175 
Véspera de Maio (30 de abril)..................................................... 182 
Lammas (1° de agosto)............................................................... 185 
Véspera de Todos os Santos (31 de outubro).................................... 190 
O Ritual do Contrato................................................................ 196 

Apêndice:Uma Lista de Madeiras e Arvores Sagradas............... 199 
Bibliografia ................................................................................ 202 



 9 

Prefácio 
 

Doreen Valiente 

Este livro sobre feitiçaria é o mais sério e o mais profundo 
entre os disponíveis atualmente sobre o assunto. Alguns leitores, 
acostumados a uma abordagem mais superficial da Antiga Religião, 
poderão achá-lo um tanto perturbador. Na verdade, ele é bem 
diferente da visão despretensiosa da "Wicca" que prevalece hoje 
em dia, com suas danças desnudas em círculo e uma insistência 
numa atitude de otimismo e amor universal. Esta é a visão 
defendida por Gerald Gardner, desde os anos 50, e por Alex 
Sanders. Não há dúvida de que "Wicca" trouxe muita distração e 
entretenimento para as pessoas, mas existe uma feitiçaria muito mais 
antiga. E é sobre ela que este livro fala. 

Àqueles que se sentirem perturbados pelo seu conteúdo, peço 
somente consideração e ponderação tranqüilas sobre a citação que se 
encontra na primeira página do famoso livro The God of the 
Witches, de Margaret Murray: "Olhem para a pedra da qual fomos 
tirados e para o buraco de onde fomos escavados." As raízes da 
verdadeira feitiçaria são muito antigas. Mergulham em paragens 
profundas da consciência humana e vão à pré-história da sociedade, 
embora não sejam obrigatoriamente primitivas. 

Conheço o autor deste livro, Evan John Jones, desde a 
década de 60, uma vez que ele e eu pertencemos à congregação 
liderada por Robert Cochrane. Descrevi alguns trabalhos dessa 
congregação no meu último livro, The Rebirth of Witchcraft. 
Robert Cochrane era um jovem notável, cuja fama perdurou após a 
sua trágica e prematura morte, em 1966. Dizia-se um verdadeiro 
bruxo por hereditariedade, tendo obtido seus conhecimentos de 
uma tradição extensa e secreta. Até onde isto é verdade, 
provavelmente nunca saberemos. Descrevi minhas experiências 
nessa congregação em meu último livro. Nele podemos constatar 
que ele cometeu alguns equívocos. Mas de uma coisa tenho 
certeza: Robert Cochrane tinha o que costumamos chamar de 



 10 

"poder mágico", carisma ou qualquer outro nome. Ele pode não 
ter sido muito honesto, mas certamente não era charlatão. 

Muito pouco sobre o trabalho e as crenças de Robert 
Cochrane vazou para o mundo, e o que se ouviu dele foi, na maioria 
das vezes, deturpado. Entretanto, eu soube que existem nos 
Estados Unidos algumas pessoas que trabalham seguindo a sua linha 
de conduta, baseando-se em algumas antigas cartas suas. Alguns 
membros da congregação na Inglaterra também tentaram levar 
adiante a sua tradição. Entre eles, Evan John Jones. 

Evan John Jones nada comentou sobre o fato de ter 
publicado os rituais utilizados por Robert Cochrane. Na verdade, 
isto não teria sido possível, porque, pelo que me lembro deles, a 
maioria era espontânea e xamânica. Ele não trabalhava baseado 
num capítulo previamente escolhido do Livro das Sombras e, sim, 
numa maneira tradicional de realizar o ritual sobre a qual podia 
improvisar seus rituais. Esta foi a inspiração para este livro. 

Minha ajuda foi editar o manuscrito de John, colocar em 
ordem os capítulos e adicionar aqui e ali alguns pontos que 
considerei interessantes. Também coloquei alguns encantamentos 
sob a forma de versos. Mas as idéias e os rituais são principalmente 
dele. Fico contente por tê-lo ajudado a tornar possível a publicação 
do livro, pois classifico-o como importante e diferente de todos os 
que já foram publicados sobre esse assunto. Este é o único livro 
que conheço dedicado inteiramente à feitiçaria tradicional, ao 
contrário das versões mais modernas da Antiga Religião. 

Contudo, como o próprio autor admite, é uma recriação das 
formas antigas e, na época atual, nada pode ser além disso, 
porque muito se perdeu nos dias em que a feitiçaria era 
considerada crime. Costumamos esquecer que essa época só 
terminou em 1951, quando foi revogado o último Ato Contra a 
Feitiçaria. 

Mesmo após terem realmente parado com os enfor-
camentos e as mortes na fogueira, as autoridades da Igreja e do 
Estado continuaram a determinar caçadas aos sobreviventes da 
antiga arte paga. E isto se perpetua até hoje. Ocasionalmente nos 



 11 

deparamos com alguns fundamentalistas cristãos exigindo a 
proibição de alguma conferência ou o fechamento de uma livraria, 
num ato de desafio ao direito à liberdade de informação existente 
numa sociedade livre. Ainda mais pérfida era a pressão social 
para subjugar as classes mais baixas: não ofender a nobreza rural 
para obter trabalho e ser obrigado a ir regularmente à igreja ou à 
capela ou, do contrário, ficar marcado como pessoa de caráter 
duvidoso na pequena comunidade. Era crime ser "diferente" do 
normal, como, por exemplo, acontecia com as infelizes crianças 
gaulesas, que eram obrigadas a usar um colarinho de madeira em 
volta do pescoço, como punição por terem falado em celta. E, 
naturalmente, a prisão ainda poderia ser usada como arma, até 
1951, contra quem se revelasse bruxo publicamente. 

Nessas circunstâncias, é realmente surpreendente como boa 
parte das antigas crenças e tradições conseguiu resistir. A razão é 
que suas raízes eram tão profundas que foi quase impossível 
erradicá-las e também porque elas sobreviveram mudando a sua 
forma e se tornando costumes folclóricos e "superstições", embora 
tenham sido, a princípio, religião e magia. 

Por exemplo, a Véspera de Maio, o Solstício e a Véspera de 
Todos os Santos nunca deixaram de ser consideradas noites 
mágicas. Na verdade, a Véspera de Todos os Santos é agora mais 
celebrada do que já foi, e podemos até comprar cartões alusivos à 
festividade. Ao mesmo tempo, fundamentalistas cristãos 
publicaram folhetos denunciando a celebração, alegando que se 
tratava de uma festa paga. Eles estão certos. É uma festa paga — 
como o Natal e a Páscoa, se buscarmos a sua origem. A Véspera de 
Todos os Santos é a antiga Véspera Celta de Samhain, um dos 
festivais do Fogo do ano pagão, celebrados pelos nossos ancestrais 
desde épocas imemoriais, que se tornaram os "Grandes Sabás" das 
feiticeiras. Isto prova que a feitiçaria é realmente uma 
reminiscência da religião antiga pré-cristã e não meramente 
superstição ou "culto ao demônio". 

Atualmente, muitos cristãos fundamentalistas gastam um 
bocado de energia para informar ao mundo que as feiticeiras, 



 12 

juntamente com vários outros estudantes de ocultismo, são reais 
seguidoras de "Satã"— mesmo quando elas negam acreditar nele! 
Quanto a isto, creio que devemos nos lembrar das palavras sábias 
do famoso ocultista do século 19, Eliphas Levi: "Aquele que 
confirma a existência do demônio está criando ou dando forma a 
um deles." 

Em outras palavras, com a repetição do fato de existir um 
grande poder do mal, personificado como Satã, o qual as pessoas 
podem invocar e servir para obter favores, esses bons cristãos estão 
inconscientemente criando o próprio conceito que denunciam. 
Colocando em termos ocultistas: eles estão criando, no plano astral, 
uma imensa forma-pensamento. Essa monstruosidade nada mais é 
do que uma imitação em tamanho natural, idêntica aos 
"demônios" criados nos estúdios cinematográficos para filmes de 
terror. É o momento de destruir esses conceitos e jogar os restos no 
monte de lixo do pensamento humano. 

Os poderes invocados nos rituais encontrados neste livro 
remontam à aurora dos tempos, à primeva Deusa Mãe e ao Deus 
Cornudo das pinturas das cavernas. Podemos chamá-la de Mãe 
Natureza, Gaia ou Magna Mater, Mãe Terra ou do que 
desejarmos. Ela é, naturalmente, a Inteligência por trás da 
Natureza, que é, como originalmente concebida, uma força 
feminina. Seu filho e consorte é o antigo Cornudo, que os 
nossos ancestrais primitivos retrataram nas paredes de suas 
cavernas-santuários. Também ele possui vários nomes, incluindo 
talvez o alegre e saltitante Pã, que tocava flauta para as bruxas em 
Tessalônica. A antiga Inglaterra conheceu-o sob o nome de 
Cernunnos, deidade que teve um número surpreendente de 
representações preservadas, embora em geral de natureza crua e 
simples — o que talvez seja a causa da sua sobrevivência, onde 
um trabalho de arte mais sofisticado teria sido destruído com a 
chegada da era cristã. 

Com a virada do ano e a celebração dos quatro Grandes 
Sabás que a marcam, ficamos mais próximos e mais associados 
aos poderes da natureza, representados nesses rituais pela 



 13 

semeadura e colheita dos grãos. Pareceu-me estranho, mas John 
não havia percebido, até que eu chamasse sua atenção, que o ato 
central dos Mistérios de Elêusis pré-cristãos consistia em mostrar 
aos iniciados uma nova colheita de espigas de milho. Eu só lhe 
revelei isto após ter lido o seu manuscrito e constatado o 
significado que ele havia atribuído a esse fato nos seus rituais. 

Grande parte do texto de John foi inspirado. Posso 
testemunhar o fato de ele não possuir uma biblioteca muito vasta. 
Ele sente que a verdadeira religião (como a verdadeira magia) é algo 
muito pessoal, que pode ser vista como um "pacto", uma relação 
pessoal entre um ser humano e aquilo que é capaz de sentir, como 
resultado de meditação ou de afinidade com a natureza, com os 
poderes encontrados nela e além dela. 

Ele não fez comentários sobre o início primitivo da Antiga 
Religião e a sua relação com as idéias ancestres de realeza divina e 
dos rituais de sacrifício. Esta é a razão do meu comentário, no 
começo deste prefácio, de que algumas pessoas poderiam achar esse 
livro perturbador. Descreve, entretanto, a maneira pela qual esse 
início primitivo evoluiu em algo mais elevado. 

As pessoas hoje em dia finalmente estão compreendendo as 
conseqüências de se terem tornado o que Dion Fortune chamou de 
"órfãos da Grande Mãe". Estamos começando a observar o que 
aconteceu e o que está acontecendo com o nosso planeta. Pelo 
menos já registramos que, quaisquer que sejam as utopias 
prometidas pelos políticos, se o próprio planeta estiver destruído, 
essas promessas não serão mais do que areia soprada pelo vento. 
Nosso destino está ligado ao da Mãe Terra, de quem somos filhos. 
Esta é a origem da chamada "política verde". 

Esta é, na minha opinião, outra indicação da chegada da Era 
de Aquário. É o momento em que devemos entender e usar o 
passado para, sobre ele, construir o futuro. A Antiga Religião 
Antiga deve também buscar isto e continuar a sua evolução. Se 
assim o fizer, poderá desempenhar um papel vital na Nova Era. Na 
verdade, o paganismo, em formas várias, já está começando a 
fazer. 



 14 

Quero pedir àqueles que considerem esse livro perturbador, 
por outras razões que não as mencionadas, que reflitam nesse 
enfoque sobre o assunto. Certamente haverá alguns que condenarão 
John e a mim por "falar demais" ou "revelar segredos". Respeito 
suas opiniões e estou certa de que John também. Entretanto, acho 
que devemos reconhecer as mudanças dos tempos e estar prontos 
para, se necessário, mudar com eles. 

Estamos num momento crítico na história da humanidade: 
a mudança da Era de Peixes para a Era de Aquário. Aqueles de nós 
que preservaram o conhecimento do que é chamado de "oculto", 
palavra que significa simplesmente "escondido", devem usar de 
maneira construtiva esse conhecimento. Além disso, devemos 
construir um ponto de resistência contra a ignorância ou o 
fanatismo e ajudar no reconhecimento de nossa antiga fé como 
religião legítima. 

O sigilo era, no passado, nosso meio de autodefesa contra a 
perseguição. Foi pela tradição do segredo que a Antiga Religião 
sobreviveu. Aqueles que se aventuram no estudo do oculto devem 
manter constantemente na mente os Quatro Poderes tradicionais 
do Mago: saber, ousar, querer e calar. Os tagarelas e os fanfarrões 
provavelmente pouco aprenderão, exceto por chamar a atenção dos 
caçadores de bruxas. Ainda aprendemos que falar sobre as 
operações mágicas enfraquece os poderes, independente de 
qualquer outra consideração. Até hoje, uma das primeiras coisas 
que um ocultista consciencioso deve aprender é a discrição. 

Devemos, portanto, evitar os excessos, tanto de sigilo 
quanto de publicidade. Acredito que John tentou manter esse tipo 
de atitude. Enquanto esclareceu que existem certos aspectos 
mantidos em segredo, mostrou um lado da feitiçaria diferente de 
tudo que foi publicado antes, pelo menos que seja de meu 
conhecimento, e ao mesmo tempo não afirmou ser esse o único 
caminho. Pelo contrário, existem hoje várias congregações com 
suas características próprias que seguem Gerald Gardner, Alex 
Sanders, Zsuz-sanna Budapest e outros. Não os pretendemos 
depreciar. Como disse anteriormente em meu último livro, The 



 15 

Rebirth of Wichcraft, o que nos une é muito maior e mais 
importante do que o que nos separa. Alguns de nós não têm 
objeções à publicidade, outros preferem permanecer no sigilo. 
Cuidando para todos sermos sinceros e úteis, poderemos 
conviver e trabalhar juntos com respeito mútuo, como filhos da 
Grande Mãe e seguidores dos Deuses Antigos. 

Em conseqüência dos vários escritos sobre esse assunto nos 
últimos anos, a maioria das pessoas ainda vê a feitiçaria como fonte 
de encantamentos ou um meio para obter poderes psíquicos. Acha 
difícil vê-la como fé religiosa. Contudo, esse tipo de definição 
sempre existiu, no que Margaret Murray chamou de "Bruxaria 
Operacional e Ritualística". Para ela, bruxaria operacional era a 
área dos feitiços e dos encantamentos, enquanto a ritualística era o 
sistema de crenças e rituais religiosos que classificava como a 
"antiga religião da Europa ocidental". (Consultar o livro The Witch 
Cult in Western Europe, de Margaret Alice Murray). Estamos 
começando a descobrir mais sobre os poderes da mente humana 
do que sabemos até agora. Mas ainda sabemos muito pouco 
sobre isso, e suspeito de que muito menos do que conheciam os 
nossos ancestrais. 

Uma das primeiras coisas que aprendi com Gerald 
Gardner, que foi o bruxo que me iniciou, foi que os poderes 
mágicos estão latentes em todos nós. São os poderes naturais, 
embora misteriosos, da mente interior. O que a feitiçaria faz, ele 
me revelou, é providenciar uma atmosfera na qual esses poderes se 
possam manifestar. Por meio da própria experiência, acredito que 
isso seja verdade. Possa esse livro ajudar os que buscam, descobrir 
o aspecto mágico dentro deles mesmos e também na própria 
natureza. 



 16 

Introdução 

Coloquei neste livro cerca de vinte anos de pensamentos e 
sensações; vinte anos de busca de algo que tivesse significado 
espiritual que transcendesse as fés ortodoxas. Para mim, o que 
escrevi aqui responde, em parte, àquilo que venho buscando. 

Em momento algum afirmo que faz parte de uma 
tradição a mim transmitida por minha família. Ao contrário, trata-
se de uma combinação do antigo com o novo. Algumas coisas me 
foram ensinadas por uma pessoa que seguia a antiga tradição da 
feitiçaria; outras foram aprendidas com um autor, ao mesmo 
tempo bruxo, muito inteligente e instruído. Finalmente, cheguei a 
conclusões por meio de minhas observações e trabalhos. Mas a 
inspiração para nado isto veio de um manuscrito inédito de outro 
velho amigo e que, de alguma forma, me transmitiu a sensação de 
que eu teria que fazê-lo. 

O primeiro contato que tive com a Arte do Conhecimento 
foi no início da década de 60, época em que o ocultismo e a 
feitiçaria explodiam por intermédio da imprensa sensacionalista. 
Foi uma época muito interessante, de grande excitação, de 
mudanças, quando tudo parecia possível. No meu caso, foi um 
tempo de mudança e envolvimento. A vida parecia ter-se aberto. 
Era como se novas pessoas, novas faces e idéias surgissem no ar. 
Tinha-se a sensação de se pegar um pouco de água com as mãos 
— mas não se conseguia segurá-la, embora a palma ficasse úmida. 
Havia alguma coisa que tínhamos que tentar descobrir. 

Aprendia-se um conceito, mas, por trás, encontrava-se outro 
mistério velado. Levantava-se o véu, descobria-se mais um. Ao 
mesmo tempo, percebia-se que, por trás de todos os véus, havia 
uma essência interior, uma verdade oculta que somente os 
escolhidos poderiam descobrir. Um dia ainda atingirei este ponto, 
se realmente puder. Mas a certeza de que ele existe e sua 
consciência podem ser, por si só, recompensadores. 



 17 

Desde o primeiro encontro aprendi uma coisa sobre a Fé 
Antiga. É a sensação de pertencer, do envolvimento. Sei que pessoas 
chegam e ficam no grupo. Sei que trabalhamos com outros que 
possuem o mesmo tipo de pensamento. É um movimento que não 
cessa; há um núcleo sólido que se apoia entre si. 

Com essas pessoas aprendi o segredo do "ser", no sentido 
integral da palavra. Ser parte de alguma coisa. Ser capaz de atrair 
alguém para ajudá-lo e fortalecê-lo. Ser capaz de me dar aos 
outros. Ser capaz de me entregar a um estilo de vida diferente, a 
uma filosofia diferente — que me faz ver a mim mesmo em relação 
aos outros e me modificar até o ponto de tornar-me um com o todo 
e eles, por sua vez, serem parte de mim; um companheirismo dentro 
do círculo. 

Entretanto, por razões particulares e pessoais e que não 
foram omitidas no livro, algumas coisas começaram a dar errado 
em nosso grupo. A responsabilidade pode ser, seguramente, 
atribuída apenas a uma pessoa, intrusa no grupo e que melhor 
seria se tivesse sido afastada. Mas o Destino decidiu de outra 
forma, e Robert Cochrane, nosso líder, que nos havia ensinado a 
"não meter a mão em cumbuca", foi afastado. Isto teve como 
conseqüência o rom-pimento doloroso de seu casamento e seu 
posterior suicídio. 

Mesmo após sua morte e a dissolução do grupo, suas idéias 
e obras ainda influenciam pessoas que nunca estiveram com ele e 
que conhecem seu trabalho somente por meio das cartas que 
deixou. Até hoje existem grupos na América tentando reconstruir 
o que tivemos, apoiados nestas cartas. 

Mediante contato com algumas dessas pessoas, descobri 
mitos e lendas ligados ao seu nome e à sua memória. Os boatos 
afirmavam que nosso líder, Robert Cochrane, havia morrido ainda 
pertencendo ao círculo. O que não é verdade. Embora sua morte 
tenha tido um aspecto religioso, esse não foi tão dramático 
quanto sua partida. Sei disso porque estive com ele na véspera de 
sua morte. Ainda tenho a gravata que esqueceu quando voltou 



 18 

para casa naquela noite. Ela e tudo o que conversamos estarão 
comigo pelo resto de minha vida. 

Como eu havia casado recentemente e estava morando em 
Londres, imaginei que isto nos tivesse afastado um pouco. Mas, 
naquele domingo, Robert Cochrane veio visitar-nos e também a 
dois outros membros do grupo. Fizemos uma pequena refeição e 
ficamos juntos até por volta das sete horas da noite, quando então 
ele foi para casa. Uma das coisas que ficaram gravadas na minha 
mente foi a maneira como disse que o "seu futuro estava nas mãos 
da Deusa". A outra que enfatizou foi que estaria conosco numa 
data importante, mas não em corpo físico, e que "estaria caçando 
no Outro Lado". Logo depois de ter dito isto, ele saiu. 

Telefonei várias vezes na segunda-feira à noite para sua casa 
e não obtive resposta. Por isso procurei um amigo e pedi que fosse à 
casa de Cochrane a fim de saber se ele se encontrava lá. Soubemos 
que havia sido encontrado por vizinhos no jardim, por volta das 
quatro da manhã, e que tinha sido levado para o hospital. Havia 
comido folhas de beladona. Três dias depois, ele morria. 

Outra coisa que me marcou naquele dia, que nunca será 
esquecida ou perdoada, foi que, durante o inquérito policial, 
algumas pessoas negaram que tivessem trabalhado com ele, 
dizendo que somente haviam estado juntos para pesquisar. 

Pessoalmente, havia perdido um amigo que era mais do 
que um irmão. Quando Robert Cochrane morreu, parte de mim 
também se foi. Por algum tempo senti-me traído. Havia confiado 
tanto, e com sua morte, tudo se perdia. Mais tarde e mesmo 
depois de ter mudado para Brighton, a sensação de que ele ainda 
continuava ali era muito forte. Em alguns momentos sua presença 
podia ser sentida. Pouco tempo depois tive a sensação de que 
deveria voltar a um dos nossos locais de trabalho, em Sussex. A 
cada ano, nos últimos vinte anos, dois de nós têm feito uma visita 
a esse local. A cada verão, nem artrite, nem doença ou mau tempo 
nunca nos conseguiu impedir. Mas agora chegou o momento de 
parar. 



 19 

No décimo nono aniversário da morte de Robert 
Cochrane, ganhamos inesperadamente uma vela verde enfeitada 
com pinhas e folhas de carvalho. Ela foi levada e acendida aos pés 
de um carvalho onde certa vez havíamos celebrado um ritual. No 
vigésimo aniversário, a mesma vela e uma outra, vinda da América, 
foram levadas novamente ao mesmo local e mantidas acesas até 
terminar. Foram absorvidas pela árvore, pois era a última vez que 
estávamos indo até lá. O instinto disse-me que tudo o que havia 
naquele lugar estava resolvido e terminado, e que era o momento de 
permitir ao local retornar ao seu isolamento. Havia servido ao seu 
propósito e agora devia ser deixado. Quando uma porta se fecha, 
abre-se outra. 

Olhando para o passado, tem-se a sensação de que alguma 
coisa começou e não foi terminada. Sei que era desejo de Robert 
Cochrane reunir quantos diferentes ramos da Fé Antiga fosse 
possível e, então, apresentá-la como um todo coeso. Se ele seria 
capaz de realizar isto, nunca saberemos. Tudo o que realmente 
sentimos é que o pouco que deixou ainda exerce impacto sobre 
mentes diferentes e leva pessoas a desejarem explorar um caminho 
que já trilhamos. Para isto, escrevi este livro. Não que seja o único, 
pelo contrário, mas as raízes vieram daquilo que ele me ensinou. 
Isto combinado com aquilo a que me estou dedicando agora faz com 
que os rituais praticados funcionem, e funcionam bem. O que 
mais podemos esperar de um ritual? 

Antes de prosseguirem com a leitura, quero esclarecer 
que, embora os quatro rituais principais tenham sido descritos 
para um coven de 13 membros, não existe razão terrena que 
impeça uma pessoa ou um grupo de realizá-los. Em todos os 
rituais os significados, a filosofia e as idéias expressas nos 
conceitos foram bem esclarecidos. Qualquer um que os deseje 
seguir terá a idéia básica para adaptá-los às suas circunstâncias. 

Suponho que o único ritual obrigatório seja a consagração 
dos bolos e do vinho. Para tanto, são necessárias a participação 



 20 

masculina e a feminina, não sendo, portanto, viável uma só 
pessoa executá-lo. Por algum tempo no passado mantive cada um 
desses festivais, tanto interna como externamente. Por exemplo, 
no caso da Candelária, uma pessoa só pode ter a sua estaca como 
altar (o seu significado será explicado posteriormente). Pode 
plantar uma única semente num vaso aos seus pés e, então, elevar 
um cálice de vinho em honra à Deusa. Duas pessoas também 
podem fazê-lo, modificando o ritual para adap tá-lo às suas 
circunstâncias. 

Uma idéia que deve ser mantida na mente é que um 
coven constitui-se numa reunião de pessoas de mentes afins, 
unidas num ato formal ou cerimonial de culto religioso, quatro 
vezes ao ano. Essas reuniões são chamadas de Sabás. Nos rituais 
mensais, ou Esbás, em geral reúne-se um grupo menor ou até uma 
dupla para realizar seus rituais, além das reuniões principais do 
coven. Em 99 por cento dos casos, as reuniões tanto do grupo 
quanto do coven são um ato de veneração e não um ritual 
mágico de trabalho. Refiro-me a este último quando a reunião é 
realizada para trabalhar um ritual mágico específico com uma 
finalidade mágica específica em mente e sem outro propósito 
que não este. Neste caso, a Dança do Moinho será realizada em 
movimento contrário ao dos ponteiros do relógio (anti-horário), em 
vez de seguir o sentido horário (do sol), o primeiro constituindo 
ato mágico, e o segundo, de adoração. 

É por meio desses atos de adoração que é feita a ligação da 
verdadeira relação entre o indivíduo e a Arte ou a Fé, p ois mesmo 
trabalhando num pequeno grupo ou num grande coven, a pessoa 
será sempre um indivíduo em busca de algo que satisfaça suas 
necessidades pessoais. Talvez ela se satisfaça mais com um 
trabalho pessoal próprio ou com um companheiro que pense da 
mesma forma do que fazendo parte de um grupo formal. 

Ao compreender o conceito de cada um dos quatro grandes 
rituais para adaptá-los às circunstâncias pessoais, será possível 
mantê-los de maneira altamente individual, sem perder o impacto 
ou a satisfação que os transcende. Afinal, as palavras são somente 



 21 

o veículo do conceito, e as palavras de cada um podem representar 
e servir o conceito tão bem quanto as que são utilizadas nos rituais 
de um coven estabelecido. O fato de uma pessoa não ser membro de 
um coven ou de nunca ter sido iniciada em um deles não a deverá 
impedir de venerar os Deuses Antigos e a Deusa se, porventura, 
sentir-se inclinada a fazê-lo. Significa que terá que buscar o seu 
próprio caminho, uma forma mais difícil, mas, de certa maneira, 
mais gratificante de obter sabedoria. Todos, todos nós começamos 
nada sabendo e passamos o resto de nossas vidas aprendendo a 
descobrir nosso próprio caminho, para servir ao Poder que 
chamamos de Deusa e de Deuses Antigos. 



 22 

I - Rudimentos da Arte 



 23 

1 - A Fé 
 
 
 
Quando as pessoas falam sobre a Fé Antiga surge a 

pergunta sobre o que se está querendo dizer com isso. 
Tradicionalmente, a "Fé Antiga" refere-se ao culto à Deusa Mãe em 
todos os seus aspectos; e, por meio dela, ao Deus Cornudo ou à 
Criança com Chifres, simbolizados pela estaca, um bastão em 
forquilha ou chifres (ver p. 106). Mas refere-se também às forças 
da natureza em todas as suas exteriorizações, embora algumas 
vezes fiquem estas fora de controle; ao antigo ciclo de nascimento, 
morte e ressurreição inserido na estrutura da sociedade; à aceitação 
das forças não-compreendidas, chamadas de "magia natural"; e à 
capacidade de compreender que, além do véu entre os mundos 
conhecido e desconhecido do natural e do sobrenatural, há poderes 
que foram um dia patrimônio hereditário da humanidade, 
posteriormente perdido no chamado avanço da civilização 
materialista. 

Não que exista algo de errado com a civilização mate-
rialista, uma vez que naturalmente ocorre um avanço espiritual 
concomitante. Mas, sendo a natureza humana como é, isto 
infelizmente não acontece como deveria. No anseio de poder 
sobre as pessoas, em vez de se tornar espiritualmente um servidor 
da humanidade, o sacerdote torna-se senhor. Há muito tempo o 
servidor dos deuses não serve mais à humanidade. Cobrou o 
dízimo, instituiu taxas e controlou-a. O acesso aos deuses, e mais 
tarde ao Deus único, só era conseguido por intermédio dos ministros 
da fé. As bênçãos de Deus eram controladas ou concedidas pela 
hierarquia. 

Deter o poder dessas sanções não era nada mal, contanto que 
esse poder fosse usado como controle contra os excessos dos 
poderes seculares. Mas, quando eram utilizados para reforçar os 
direitos eclesiásticos e para a imposição de impostos, pondo em risco 
a alma imortal de um pecador, tomava-se altamente prejudicial. O 



 24 

que era ofertado livremente no passado tinha, agora, que ser pago 
por medo e submissão. 

A ascensão dos deuses patriarcais à primazia no panteão 
da cidade-estado e, mais tarde, no panteão do estado sempre foi 
equilibrada com as deidades femininas correspondentes. Mesmo 
quando o Cristianismo tornou-se a fé do Império Romano, 
também a necessidade de um aspecto feminino de Deus elevou 
Maria, a mãe de Cristo, ao papel de intercessora entre Deus e a 
humanidade, restaurando parcialmente o conceito da Deusa, 
mostrando naturalmente que essa idéia ainda existia dentro da 
estrutura da ortodoxia cristã. De várias maneiras Maria 
incorporou alguns aspectos da Magna Mater, mais seguramente 
nos mistérios cristãos do Graal que parecem ter permeado o mito 
e o folclore britânicos. 

Atualmente, quando não ser cristão é até certo ponto 
aceitável pela sociedade, o conceito da Deusa e do Deus Cornudo 
ou Criança com Chifres, como deidades dignas de adoração, não 
precisa mais ser ocultado pelos seus seguidores. 

Talvez, infelizmente, muitos aspectos da fé na Deusa se 
tenham perdido para a humanidade com o advento da fé cristã e 
todos os seus cismas. Encontramos, na literatura clássica, alusões à 
Deusa e às suas várias formas, sendo que as mais ligadas à sua 
veneração são encontradas no baluarte dos seus seguidores — na 
zona rural. Por ser uma deusa das fazendas, dos campos e das 
florestas, muitos dos antigos costumes rurais estão relacionados ao 
seu culto. Como parte da própria natureza, os ciclos trimestrais da 
terra encontram-se sob sua influência. Refletidas nas estações, 
descobrimos as fases da vida do homem: juventude, maturidade, 
velhice e, finalmente, a morte e o renascimento com o plantio da 
primavera. 

Mas não se trata simplesmente de fé rústica e despretensiosa. 
Por trás da simplicidade existe fé mais profunda, que necessita de 
compreensão maior e não somente de cega aceitação. Há um 
consenso instintivo de que as pessoas, individual e coletivamente, 



 25 

não podem ficar afastadas do seu ambiente; elas são parte 
intrínseca dele. 

Isto é revelado na aceitação gradual de um animal 
totêmico como espírito guardião da tribo, do grupo ou do clã. A 
relação entre os seres humanos e a divindade era moldada e 
governada pelo ambiente. O mundo que habitavam estava 
povoado de influências ou espíritos, bons e maus, que deviam ser 
considerados. O espírito do mal ou do perigo devia ser contido ou 
dirigido pelas forças do bem. 

Assim como uma criança é protegida pela mãe, o povo 
primitivo visualizava o lado benevolente da divindade enquanto 
figura maternal; severa, porém cuidadosa, que devia ser aplacada 
mediante determinados atos. Ações erradas contra as suas leis 
implicariam represália. Seguir suas ordens significava obter sua 
ajuda. Gradualmente estabeleceu-se um código de 
comportamento, e, dentro desse código, a sabedoria dos mais 
velhos era utilizada para auxiliar as gerações seguintes. 

Hoje em dia, muitas das coisas que os nossos ancestrais 
usavam para praticar e orar não são importantes para o nosso estilo 
de vida. Dentro do sistema de vida artificialmente criado, nós, 
como indivíduos, não temos mais que aplacar a Mãe, sob a 
representação da Deusa do Milho, a fim de obter o pão. Vamos ao 
supermercado e o compramos. À primeira vista pode parecer que a 
Deusa se tomou algo redundante, mas não. Hoje, mais do que 
nunca, as pessoas necessitam de alguma fé para guiá-las, fé que 
as conduza e una o esclarecimento espiritual a seu avanço material. 
Hoje,mais do que antes, a humanidade precisa reavivar o espírito 
que assistiu ao nascimento das maiores religiões do mundo. 

Para alguns, a resposta está em tentar voltar atrás o relógio 
do tempo. Entretanto, o fundamentalismo, assim como o 
sectarismo, não é a resposta. Ao unir fundamentalismo ou 
sectarismo à tecnologia moderna, vemos que homens morreram às 
centenas, em nome de sua fé, e ainda morrerão aos milhares. A fé 
cega pode destruir, e destrói, a mensagem que todas as grandes fés 
ensinam: compaixão, compreensão e, acima de tudo, humanidade. 



 26 

Dizer "meu Deus não é o seu Deus" significa depreciar o 
Espírito Divino, tentando estabelecer um limite na sua infinitude. 
Rejeitar a idéia de que existe Algo a ser respondido e que justifica 
a nossa vida além desta existência é romper as fronteiras de 
qualquer forma de restrição moral. O homem não está mais 
limitado por suas obrigações com os outros. Na verdade, elas se 
tornaram suas presas para usar, manipular e saquear. As leis 
formuladas pelo homem e administradas em nome de Deus e do 
Estado eram a única maneira de refreá-los. 

Até que o Espírito Divino, que criou este universo, esteja 
pronto para uma vez mais enviar um mensageiro para mostrar o 
caminho para o próximo estágio no desenvolvimento e 
discernimento espirituais da humanidade, devo buscar a salvação à 
minha própria maneira. Como vários outros, voltei-me para o 
passado a fim de descobrir a Deusa. Se cometi erros, eles são 
somente meus; não algo imposto pelos outros. Busco o meu 
caminho para descobrir o Divino, sabendo que a Divindade, por sua 
vez, me concederá maior conhecimento do mistério que é a vida. 

A oração a seguir me foi dada por Bill Gray, autor da 
Oração ao Santo Graal, para ser usada nos meus rituais: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida, Vem a mim 
neste momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o 

meu espírito buscador sirva ao Santo Graal. 
 
O conceito do Santo Graal, embora cristianizado na taça que 

contém o vinho da Última Ceia, remonta aos tempos pagãos. A 
antiga palavra franco-normanda para ele era "San Greal", que 
também pode ser traduzida como "Sangue Real". Nesta acepção, 
refere-se ao Sangue Real no sentido de Rei do Divino Sacrifício 
que morre pelo seu povo. Utilizado neste livro como oração, 
refere-se à mística linhagem de sangue da sacerdotisa ligada à 
Arte, porque ela está "no sangue". 



 27 

Quando alguém me diz: "Minha avó trouxe-me para a Arte 
e ensinou-me tudo que sei", é como se dissesse: "Já sei muito sobre 
o assunto". Minha primeira pergunta é: "Certamente, você vai 
continuar estudando, não é?" 

Não estou querendo dizer que os ensinamentos passados 
pela avó estejam errados. Pelo contrário, todos nós devemos ter 
uma linha de orientação para poder trabalhar. Pela natureza do tipo 
de culto e pelos séculos em que esteve perdido e destruído enquanto 
fé viva, não está limitado a éons de tradição consagrada. Não está 
contido numa liturgia própria e, particularmente, não se adaptou a 
pensamento e aspirações modernos. 

Antes do advento do Cristianismo, o culto à Deusa em suas 
diferentes formas atingiu gradualmente o estágio em que a pompa 
e o cerimonial perderam o significado. Resumindo, fossilizou-
se. Hoje, graças à repressão, a adoração à Deusa e aos deuses dos 
locais altos e solitários está desimpedida e livre pela tradição. 
Aquele que decidir seguir os seus caminhos aprenderá os 
conceitos e rituais básicos e, então, partindo desse ponto, os 
explorará. 
Pela nova abertura do conceito, a Deusa mais uma vez é 
multifacetada, e cada uma dessas faces é válida pelo seu próprio 
direito para o devoto. Ninguém deve dizer: "Eu sigo a verdadeira 
tradição. O seu caminho está errado." Esta afirmação nega a 
natureza universal da Deusa e é uma tentativa de confiná-la à sua 
própria imagem e àquilo que você pensa que ela deveria ser. Para 
descobrir a Deusa, devemos explorar a própria estrutura da 
vida, porque, sendo a Deusa da vida, ela é descoberta na própria 
vida. Ninguém—ninguém mesmo—possui um grande segredo, 
mas somente os trabalhos e os rituais do seu grupo ou coven em 
particular. 

Pela tradição, o acesso a qualquer ordem ocultista ocorre por 
meio de uma iniciação. Na Arte, esse período de iniciação dura 
em geral um ano e um dia. Embora a princípio haja um acordo com 
esse sistema, sempre ocorrem exceções quanto ao procedimento. Em 
muitos casos, uma pessoa não consegue encontrar um grupo ou 



 28 

coven no qual se engajar, ou os contatos que tem com o oculto não 
praticam o tipo de coisa que ela, enquanto pessoa, está buscando. 
Então, para onde ir? 

Se tiver alguns amigos que pensem de modo semelhante, 
reúnam-se, conversem e busquem em seus próprios trabalhos. 
Leiam, estudem e, aos poucos, acumulem um conhecimento do 
qual poderão partir para formar a base sobre a qual realizarão seus 
próprios rituais. Se tiverem uma intenção séria, numa noite de 
lua cheia, à meia-noite, poderão sair e firmar seu compromisso 
com a Deusa e com os Deuses Antigos, baseado em honestidade, 
verdade e sinceridade. Esse tipo de compromisso é tão válido 
quanto qualquer juramento formal efetuado em um grupo. 

É muito bom ser membro de um grupo, não esquecendo que 
qualquer um nada mais é do que a reunião de algumas pessoas de 
mentes afins para trabalhar ou adorar de uma determinada 
maneira. Nesse ponto também é importante não esquecer que 
certos grupos possuem sistemas de graus de adiantamento. 
Portanto, você seguirá um determinado curso, ao final do qual 
receberá um grau de iniciação. Isso é muito bom. Mas esse grau não 
significa que você se tornará melhor do que quem está fora do 
grupo. Na verdade, muitas vezes significará exatamente o oposto, 
um caso de: "Ah, sim; e dai!" 

A tradição na qual Robert Cochrane trabalhou e em que até 
certo ponto estou trabalhando nunca se utilizou disso. O 
interessado passa por um aprendizado e depois faz um 
juramento, tornando-se membro aceito. Somente isto. Se a pessoa 
desejar um sistema de graus, não há o que discutir, mas isto não a 
tornará melhor ou mais avançada do que os outros, significando 
apenas que ela prefere enquadrar-se num sistema hierárquico. 

O problema é que, após algum tempo, os líderes de um 
grupo tendem a achar que seu caminho é único e que todos os 
demais estão errados. Na maioria dos grupos em que isto ocorre, os 
rituais parecem ser estéreis e sem significado. Em vez de avançar, 
tem-se sensação de limitação e de exclusão do que os outros estão 
pensando e desenvolvendo. 



 29 

Nesse livro exponho o sistema do coven e do clã. Os rituais 
e o pensamento que o sustentam não constituem grande segredo, e 
nem todos são originais. Se o leitor desejar estabelecer um sistema 
semelhante ao nosso, usando o que está escrito como base, faça-o. 
Obviamente estas páginas não contêm toda a Arte. Ao contrário, 
estes rituais são a nossa maneira de prestar homenagem à Deusa e 
cultuá-la da maneira que desejamos fazer. 

A partir desse estágio, as coisas devem ser encaradas como 
um ato de fé. Muito do que aqui é colocado não foi e não pode ser 
provado, e deve ser considerado por seu valor, acreditado como 
verdadeiro. No universo existe uma força ou poder criativo, 
chamado Deus ou Deusa, ou qualquer outro nome, que existe 
realmente. Do caos criou a ordem do universo como o conhecemos. 
Dessa ordem surgiu a criação da vida em suas formas variadas, 
incluindo a humanidade. Entre todas essas formas de vida, 
somente aos seres humanos foi dada essa pequena centelha extra 
de divindade que os faz pensar, por serem agora entidades 
racionais. 

Outro poder dado à humanidade pelo Espírito Divino foi a 
capacidade de avançar de um estado quase animalesco para outro 
em que a alma é una e igual à própria Divindade. Ela não é mais um 
aspecto individual expresso como pessoa. A alma, ou a centelha da 
Divindade, retorna ao seu local de origem e é reabsorvida na massa 
espiritual divina ou Corpo de Deus. Assim, a Divindade recria-se 
inteiramente, com todos os seus pequenos fragmentos utilizados 
para semear a terra sob a denominação de raça humana. 

Ser inteiramente capaz de compreender e perceber a magnitude 
da Divindade é, evidentemente, impossível. Na melhor das 
hipóteses, a maioria de nós vislumbra somente uma face Dela. 
Ocasionalmente, alguém consegue ver mais de uma face, e, quando 
isto acontece, a pessoa fica marcada pela Divindade. Essas 
pessoas permanecem separadas da humanidade e não são mais 
governadas pelas mesmas sensações e emoções que nós 
experimentamos. São como um dedo que aponta para a nossa 
consciência, lembrando-nos que existe muito mais na vida além de 



 30 

nossos desejos e fantasias. Sua mensagem não costuma ser 
agradável, porque nos recorda nossos deveres e dívidas para com 
ela, além dos que já sabemos ter conosco. 

Pela impossibilidade de perceber e compreender a vi-
sualização da Divindade como entidade única, temos de limitar o 
conceito a uma forma que podemos compreender e com a qual 
podemos mentalmente lidar. No meu caso, a Divindade está na 
forma da Magna Mater — a Grande Mãe, deusa de infinitas 
compreensão e compaixão por sua criança caprichosa — eu. 

Enquanto o corpo, como veículo desta existência, está 
limitado à duração desta vida, a alma ou espírito, que é a essência 
imortal da pessoa, sobreviverá à morte para, posteriormente, 
renascer. Cada um de nós atravessa esse ciclo de nascimento, 
morte e renascimento não uma vez, mas várias. Cada vez que 
renascemos temos que cumprir o destino predeterminado pela 
existência anterior. O destino que criamos em uma vida será 
vivenciado em outra. E, ao mesmo tempo, devemos também 
aprender se tivermos sabedoria suficiente para considerar o 
passado. 

Essas lições são os fatos que nos levam, passo a passo, ao 
longo da espiral para nos tornarmos parte e estarmos com a 
Divindade. Por que caminho em espiral? Mais uma vez trata-se de 
uma questão de simbolismo, traduzindo certos pontos em termos 
mediante os quais podemos compreender. A tradição da imagem 
da espiral ou do labirinto é comum nas culturas antigas. Ninguém 
pode afirmar que os seres que criaram os túmulos compridos ou as 
câmaras mortuárias em compartimentos pensaram nos mesmos ter-
mos de um ciclo de renascimento em espiral, como muitos de nós, 
mas sabe-se que as pinturas encontradas nesses locais devem ter 
tido significado religioso e que não faziam parte de uma exposição 
aberta, pois em muitos casos estavam escondidas nas próprias 
tumbas. 

Como em muitos aspectos dessa natureza, grande parte 
deve ser assumida, nunca se conhecendo a verdade até o 
momento da morte. Pensando dessa forma, admitimos que o 



 31 

povo pré-histórico desenvolveu algum tipo de crença em uma vida 
ou existência após a morte. Vários costumes usados nos 
sepultamentos provam isto, como as vestimentas e haveres 
encontrados nos túmulos. Na verdade, os primeiros celtas estavam 
de tal modo convencidos disso, que teriam emitido títulos para os 
débitos a serem reparados na vida seguinte. Se aceitamos que o 
espírito de uma pessoa sobrevive à morte e vive outra vida após 
essa passagem, o passo seguinte a ser aceito, que é o renas-
cimento da mesma alma, não será tão difícil de ser admitido. 

Embora essa teoria seja de difícil comprovação, acontecem 
fatos inexplicáveis com certas pessoas. Vai-se a um lugar, e ele 
parece familiar, embora, ao mesmo tempo, seja diferente do que 
você se pode lembrar. Mesmo assim, sabe que nunca esteve ali 
antes nesta vida. Ou você segura um objeto e, instintivamente, 
sabe para que é e como usá-lo. Entretanto, não há uma base lógica 
nesse seu conhecimento, porque o objeto era utilizado há 500 anos. 

Determinados períodos históricos despertam sua simpatia. 
Você sente que, se pudesse ser transportado para aquele tempo, se 
sentiria como se estivesse em casa. Certa vez tive um sonho muito 
vivo, no qual havia ajudado a saquear um templo de ísis, razão 
pela qual fui amaldiçoado. Antes que alguém diga: "Oh! Deus, lá 
vem o Egito novamente", isto ocorreu em Londres. Sabia onde 
era o sonho, embora não o pudesse relacionar com a Londres de 
hoje. 

Uma das habilidades da Arte consiste em penetrar essa 
memória inconsciente e traze-la de volta para a consciência. Para 
isto utiliza a forma de lembrar os sonhos. Mais uma vez é difícil 
explicar como conseguir. Pode-se dizer que depende somente de um 
ato da vontade para começar, mas, quando se inicia, é algo difícil 
de ser interrompido. Para mim, descobri que o momento mais 
produtivo para esse tipo de atividade acontece durante o período 
em que estamos adormecendo e a mente começa a vagar. Fixando a 
mente em uma determinada situação que desejamos explorar, o 
sono vem, e, com ele, os sonhos. 



 32 

Com freqüência perguntam-nos por que se preocupar com 
uma coisa dessas. Inerente a qualquer desenvolvimento espiritual e 
aprendizado está a compreensão do que se é; o ser, no contexto do: 
"Por que nasci dessa maneira? Por que a minha vida é assim? Por 
que sinto necessidade de olhar para trás e só depois prosseguir?"A 
revelação das vidas passadas e a sua compreensão são a única coisa 
que poderá lançar alguma luz sobre as atuais circunstâncias. 

Sem entrar mais profundamente em assuntos pessoais, 
lembro-me de uma coisa dita para mim por Robert Cochrane. 
Três de nós estávamos sentados conversando sobre generalidades 
quando, repentinamente, ele me olhou, ficou frio e distante e, então, 
disse: "John, a violência e a aura de violência que o envolvem é uma 
maldição criada por você mesmo. A menos que consiga rompê-la, 
pagará por ela várias e várias vezes." Nada mais verdadeiro. Do 
que eu sabia das minhas existências anteriores, a violência sempre 
havia sido a minha ruína. Nos primeiros anos desta vida, a 
violência contra os outros fazia parte de mim. A lição que teria que 
aprender desta vez seria rejeitar esse caminho. Levei muito tempo 
para compreender, mas sei que, numa próxima vez, poderei até 
evitar ser apanhado nesse mesmo círculo sem fim. 

Na observação das vidas passadas, encontramos as lições 
para o futuro. Nesta vida, até mesmo a simples idéia de aceitação 
da Deusa significa que não mais aceitamos a fé estabelecida. Ao 
voltar-se para Ela, a pessoa deve aceitar que mudou a ponto de 
compreender que sua salvação espiritual está em suas próprias 
mãos. Deve aceitar que o código de conduta moral que escolheu 
para viver é criação sua. Por meio dessa conduta, cortando 
simbolicamente o nó górdio, ela está aceitando o destino de sua 
própria salvação. Não mais necessitará de que outra pessoa inter-
ceda por ela junto à Divindade. Avançou o suficiente na espiral 
para ser dona do seu destino. Não existe mais a possibilidade de 
outra pessoa absolvê-la, com algumas palavras, por qualquer ato 
cometido. Cada um pode ser o juiz de seus próprios atos, sabendo 
e compreendendo que, no fundo, a absolvição não pode ser dada, 



 33 

mas, sim, merecida. O caminho da Deusa nunca foi fácil de ser 
seguido. 

Embora cada alma seja individual, acredito que deter-
minadas pessoas estão de alguma forma ligadas a outras, como 
componentes de um grupo de almas em uma existência 
consangüínea. Essas almas interligadas avançam parte da espiral 
juntas não como um todo, mas como um grupo de pessoas que 
estão trabalhando com a mesma finalidade. Mais uma vez, não há 
como provar isto; é assunto de convicção pessoal; mas acredito que 
um dos fatores que me ajudou a chegar a essa conclusão foi a 
maneira pela qual isto foi discutido e examinado no meu antigo 
coven. 

Parte da convicção dessa teoria é o fato de, ocasionalmente, 
encontrarmos alguém com quem sentimos identificação 
imediata. Instintivamente, sabemos o que pensa, e essa sensação 
de afinidade é tão forte, que a compreendemos melhor do que a 
um irmão ou irmã. Mesmo quando existe imensa diferença nos 
estilos de vida e nas condições anteriores dessa pessoa, que pela 
lógica seria totalmente incompatível conosco, ela não o é. Sentimo-
nos bem em sua companhia. Idade, sexo e criação, tudo o que, 
pela razão, nos afastaria se desfaz, pois por meio da sensação 
instintiva ela é ligada a nós e nós sabemos e sentimos isto. Essas 
pessoas são almas-irmãs. 

Infelizmente essa experiência não é facilmente encontrada 
em uma vida. Parte da explicação para isto é que cada indivíduo 
deve descobrir o seu próprio caminho de desenvolvimento dentro 
do seu destino, embora, ao mesmo tempo, experimentar esse tipo de 
harmonia com outra pessoa ou com um grupo de pessoas seja como 
uma lembrança de que não estamos sós em nossa busca pelo 
desenvolvimento pessoal. Pela natureza das interligações com as 
almas-irmãs e enquanto indivíduos não devemos somente a nós 
nosso progresso espiritual, mas também aos outros. 

Freqüentemente uma pessoa pode ficar aprisionada num 
círculo infindável de erros, vida após vida. Então, numa delas, 
encontra alguém que exerce profunda influência profunda em 



 34 

seu modo de pensar. Ê como se alguém segurasse sua mão para 
ajudar e dissesse: "Você já andou em círculo o suficiente. É o 
momento de parar e vir conosco." 

Outra maneira é a pessoa ser atraída para a Arte ou para o 
oculto sem razão aparente, mesmo quando sua experiência 
anterior e sua criação indicam, pela lógica, que não deve ter 
interesse nesse tipo de assunto. Quando a pessoa está nesse estágio, 
com freqüência um encontro pode mudar por completo sua maneira 
de pensar. Em vez de manter-se longe, brincando com a idéia, ela 
mergulha fundo e se entrega. Depois do encontro, não permanece 
presa em um lugar. Dá o primeiro passo no conhecimento de que 
existe algo mais na vida do que nascer, crescer, estabelecer-se 
numa existência mediana, envelhecer, tendo a morte como o fim 
de tudo. Mais uma vez, a mão que ajudou impulsionou-a um 
pouco mais no caminho em direção à Deusa. 

Após ter aceito a idéia de nascimento, morte e renascimento 
da alma como parte básica no conceito da existência, o item seguinte 
a ser explorado é o conceito de magia. Esta palavra evoca gravuras 
de bruxas com nariz adunco encontradas nos livros infantis e que 
transformam pessoas em sapos; filmes satânicos com cenas de 
horror; e magos negros sacrificando virgens para seu senhor, o 
Diabo, a fim de obter poder. Doreen Valiente, em seu excelente 
livro Natural Magic, explicou a natureza da magia prática melhor 
do que qualquer outro autor que já li. Nesse livro ela explica as 
técnicas usadas na magia das cores, na magia dos números, na 
magia do tempo e em muitas outras. Sei que não existe outra 
maneira de igualar ou melhorar o seu trabalho sobre esse assunto. 
Tudo que espero apresentar é um quadro geral e compreensível do 
conceito de magia natural. 

Essa magia nada mais é do que uma série de leis naturais. 
Posto isto, devo especificar que muitas dessas leis aceitas como 
naturais não são as mesmas compreendidas e aceitas pela ciência 
atual. Sob a forma de pesquisa da percepção extra-sensorial 
(PÉS), algumas das faculdades que aceitamos como parte da 
Arte estão sendo estudadas e, em muitos casos, explicadas 



 35 

satisfatoriamente. Embora submetida a essa explicação, permanece 
um resíduo inexplicável cuja existência ninguém consegue 
alcançar ou identificar. Esse resíduo é parte da magia da fé. Como 
conceito básico, primeiro deve ser aceito, explorado e desenvolvido 
para, então, ser expandido como aplicação prática dos poderes 
mentais inerentes. 

Antes de investigar mais a fundo o assunto, devemos 
esclarecer um ponto. Existem duas formas de magia. Uma é a magia 
do ser. A outra é a dos efeitos sobrenaturais, utilizada no 
decorrer de determinados rituais. A primeira é conseguida por 
meio da liberação, de maneira controlada, das forças interiores do 
ser. A outra é manifestação de poder exterior por meio da criação 
de uma entidade, energia ou força que desafia uma explicação 
lógica dentro da estrutura desta existência atual. São coisas que 
não podem ser explicadas de maneira satisfatória nem relegadas 
ao acaso simplesmente. 

A magia do ser não é somente questão de aprender algum 
grande segredo esotérico, mas, sim, a redescoberta das faculdades 
adormecidas que são parte da herança genética transmitida a nós 
no passado remoto. Quais são estas faculdades? Telepatia, 
precognição, adivinhação, capacidade de reconhecer e interpretar 
os presságios sob a forma de fenômenos naturais e ser capaz de 
reconhecer e responder aos instintos que não têm fundamento 
lógico no pensamento racional. 

Os animais que vivem nas encostas de um vulcão ativo 
mostram sinais de medo e pânico antes de uma erupção. Pássaros 
e animais selvagens deixam a área em perigo. Os animais 
domésticos mostram sinais de tensão e medo. Sabem, à sua 
maneira indistinta e instintiva, que algo terrível está para 
acontecer. Somente o homem ignora voluntariamente esses 
presságios naturais, confiando no acesso empírico e na exploração 
antes de reagir; daí ser constantemente apanhado de surpresa. 
Considera, então, um desastre, a "vontade de Deus", e ignora o 
fato básico de que, dentro da formação do homem, está a 
faculdade de reconhecer e reagir aos presságios naturais. Os 



 36 

seres humanos, em seu avanço ao longo da civilização 
materialista, negligenciaram e deixaram para trás, na 
inconsciência, esses presentes. Por isso, quando uma pessoa é 
avisada de um perigo, e esse acontece, a reação é de surpresa. 

Em uma extensão maior ou menor, todos possuímos esses 
poderes latentes. Por exemplo: na leitura das cartas do taro, algumas 
pessoas têm desempenho médio, enquanto outras apresentam 
leitura que vai muito além das expectativas. No meu caso, uma 
consulta permitiu-me compreender que eu estava trabalhando em 
algo que seria bem-sucedido, mas que, no final, eu deveria 
deixar a taróloga continuar sozinha e nada mais esperar quanto ao 
assunto. Não que eu quisesse, mas aconteceu exatamente como 
tinha sido dito, e não houve nada que eu pudesse fazer. A pessoa 
que fez a leitura foi capaz de ver muito na caída das cartas e de 
apresentar mais do que uma interpretação mecânica porque tinha 
a capacidade de prever o futuro e aprimorou essa faculdade 
através da prática constante. 

Na busca da magia do ser, todos os caminhos devem ser 
explorados. Algumas pessoas descobrirão que são melhores com 
determinado tipo de adivinhação do que com outro. Por mais que 
me tenha exercitado, nunca consegui resultado acima da média ao 
tentar descobrir o número de cartas que receberia no dia seguinte, 
enquanto conhecidos meus apresentavam aptidão bem acima do 
esperado. A previsão do número de cartas que será recebido nada 
mais é do que aprimoramento de uma faculdade natural. 

Uma capacidade que desenvolvi é a de "observar de longe". 
Algumas pessoas dizem que isto não é possível, mas como tenho o 
dom, eu o utilizo. Ao acender uma vela num ambiente 
obscurecido e usado como ponto para concentração, crio uma 
imagem mental do local onde sei que a pessoa que estou 
"observando" deve estar. Em um determinado ponto, não vejo mais 
o quadro mental, mas imagem real do que está acontecendo. Se a 
pessoa não estiver lá, eu saberei, p orque, no caso de um 
apartamento ou de uma casa, estará vazio. A princípio pensei que 
fosse difícil fazê-lo e via somente o acontecimento mediante uma 



 37 

série de lampejos. Mas a cooperação de um amigo unida à prática 
capacitou-me a ver os locais por períodos cada vez mais longos. 
Agora, com freqüência, quando estou sentado sem fazer nada em 
particular, começo a "captar" acontecimentos ligados a pessoas de 
minhas relações. 

Parte de qualquer avanço individual é a compreensão de 
que, dentro de cada ser, estão submersos instintos ou faculdades 
em estado latente. Após compreender e aceitar isto, o passo 
seguinte é traze-los à superfície, explorá-los e começar a utilizá-los 
como parte de uma herança mística que é direito inato de todo 
indivíduo. Um ponto a ser lembrado é que essas faculdades não 
devem nunca ser o único objetivo a ser trabalhado interiormente. 
São parte de você enquanto pessoa. A capacidade de entendê-las e 
de usá-las como um estágio na abertura e compreensão do ser 
deverá ser o principal objetivo ao desenvolvê-las. Elas criam 
dentro da pessoa a extensão e as limitações que podem ser 
atingidas na realização do seu próprio potencial. 

Outra forma de magia, a do círculo, é completamente 
diferente da magia do ser. Não é somente diferente; lembra a 
fabulosa Espada de Dâmocles. Em filmes de terror, vemos o 
arquétipo do mago negro que, no final, é destruído por suas 
próprias artes negras. O mesmo pode ocorrer com a magia do 
círculo. A natureza inerente ao círculo mágico é a de um poder 
natural, potencialmente perigoso, embora neutro, que no caso de 
mau uso constante pode repercutir e repercute no praticante. A 
compreensão de que existe poder ou força que pode ser liberado, 
utilizado e manipulado por um grupo de trabalho ou por um mago 
solitário conduz, muitas vezes, à pretensão de que, em virtude de 
os resultados passados terem sido bons, o grupo ou a pessoa em 
questão possui algum direito divino de usar esse poder quando 
achar necessário. Não é bem assim. Qualquer mago é, até certo 
ponto, servidor daquele poder, mesmo quando, exteriormente, 
parece dominá-lo. A lição a ser aprendida no exercício de qualquer 
forma de poder mágico não é saber que se o pode executar, mas 
que aquele poder está ali para ser exercitado com responsabilidade, 



 38 

respeito e, acima de tudo, com restrições. Pensar de outra forma é 
o primeiro passo no caminho da auto-ilusão e possível 
autodestruição. 

Então, o que é esse poder? Na essência, poder mágico é uma 
manifestação física da Divindade que se decide revelar à 
congregação por meio de determinados rituais e cerimônias, e 
de várias maneiras. De certa forma, é um contato espontâneo com a 
Deusa em nível mais elevado. De outra, é um contato espontâneo 
com os espíritos mais elementais ou com os aspectos dos deuses e 
deusas do mesmo tempo e local. De outra, ainda, o poder pode 
surgir dentro do círculo a fim de ser deliberadamente direcionado e 
manipulado para determinado fim, em geral como força do bem ou 
do mal, para ajudar ou prejudicar. Esse é o poder em sua forma 
mais perigosa, havendo a necessidade da presença de uma 
pessoa ou de um grupo conhecedor da manipulação e do 
direcionamento, além de ligado a esse tipo de magia. 

Provavelmente a primeira exposição a um círculo mágico 
que o recém-chegado à fé experimenta será sob a forma de contato 
espontâneo que pode ter vários aspectos e estar relacionado a um 
indivíduo, ao grupo ou a coven como um todo. Pode ocorrer sob a 
forma de intensa sensação interior, ou expressar-se como 
manifestação física de alguma forma espiritual reconhecível. Como 
já vimos, num sentido de grupo, o ritual de trabalho é uma 
expressão da adoração e devoção à Deusa, embora em 
determinadas ocasiões toda a sua natureza e sensação possam 
mudar. Em todos os trabalhos existe uma consciência do mundo 
exterior, a sensação de que, embora estejamos no círculo, o tempo e 
o mundo ainda mantêm ligação com o grupo. De repente, toda a 
natureza do trabalho se altera. O círculo se fecha, dando a sensação 
de uma barreira definitiva entre os dois mundos. No mundo do 
círculo, o tempo parece parar. As emoções ficam exacerbadas. O 
fogo sagrado parece ficar mais brilhante, e a luz que dele emana 
apresenta uma claridade mais penetrante. Pensamentos, idéias e 
emoções aprofundam-se e ficam mais reais, e, então, surge aquela 



 39 

onda de poder exterior. Daquele momento em diante, o ritual está 
nas mãos da Deusa. 

Como acontece com todos os contatos espontâneos dessa 
natureza, todos os presentes sentem esse poder dentro de si 
mesmos. Pode ser uma sensação de calma e paz, ou de confiança e 
excitação. Mas a conscientização de que algo exterior está agindo 
sobre o grupo ou sobre o coven, levando-o a reagir de determinada 
forma, será sentida por todos. 

Dentro dessa sensação generalizada de contato com a 
Deusa, uma pessoa poderá receber mais do que outras; foi 
selecionada, de maneira profética, como canal da Deusa. Para 
mim, isto deve ser tratado com certa cautela, pois algumas vezes 
as pessoas podem ser tomadas de uma excitação maior pelo 
encontro e começar a colocar suas idéias em palavras, atribuindo-
as à Deusa. Quando alguém entra em estado de transe, é mais 
recomendável que um dos oficiantes questione, na hora, o que está 
sendo visto do que o grupo examinar posteriormente tudo que foi 
dito. 

Como em todas as experiências com o oculto, há sempre uma 
dúvida subjacente quanto à inteireza da ocorrência. Geralmente 
as pessoas vêem aquilo que querem ver e ouvem o que querem 
ouvir; portanto, qualquer contato espontâneo deve ser tratado 
com certa precaução. Muitas vezes a linha divisória entre a ilusão 
e a verdade é muito tênue. Realmente, boa parte do trabalho 
mágico é uma ilusão que se torna realidade. Uma das habilidades 
da Arte é reconhecer a ilusão e torná-la real dentro do círculo 
mágico. 

A manifestação física é mais difícil de ser definida, por mais 
estranho que possa parecer. Quando vista por mais de uma pessoa, 
podemos ficar seguros de que aconteceu alguma coisa. As 
perguntas são o quê? e por quê? e não são fáceis de serem 
respondidas. Num ritual que presenciei, em determinado ponto 
houve a manifestação de uma cabeça. Nenhuma mensagem, 
somente a cabeça. Passado muito tempo, foi esclarecido o motivo 
desse aparecimento e o seu personagem. O que eu tinha visto era o 



 40 

Deus dos Ventos soprando sobre as fundações do nosso grupo. 
Sabia que tinha algum significado; eu podia senti-lo, mas, 
somente mais tarde, quando os acontecimentos começaram a 
surgir e o grupo se desintegrou, compreendi que aquela 
manifestação tinha significado o fim da nossa união. 

Embora tenha sido uma manifestação espontânea de 
dimensões definidas, significando determinado fim, houve outra 
forma melhor de manifestação por intermédio de um membro 
americano do clã, que a chamou de Companhia Oculta. Nesse 
caso, a Companhia Oculta a que se referia era mais sentida do que 
vista, e apenas parcialmente vista: as formas nebulosas pareciam 
ser parte do trabalho, mas estavam fora da linha de demarcação 
do círculo. Esse fenômeno significa algo que não acontecerá 
imediatamente, mas, sim, durante o período do ano subseqüente. É 
como se esses espíritos tivessem aceito gradualmente os trabalhos do 
grupo ou do coven como alguma coisa que os unisse à vida ou a 
caminhos passados. Até que ponto se sentem atraídos pelo grupo 
ou se o grupo os atrai é dessas perguntas sem resposta. Tudo o que 
pode ser dito é que eles estão lá e são parte reconhecível dos 
trabalhos e serviços de veneração da congregação. 

Em determinado sentido, embora o destino e a direção do 
coven estejam nas mãos dos membros ativos, há uma sensação 
distinta de que, até certo ponto, o grupo é dirigido pela Companhia 
Oculta, nada muito óbvio, mas uma atmosfera de influência sutil 
trazida para os membros. Em grupos já estabelecidos, 
freqüentemente os novos membros são submetidos a votação para 
serem aceitos. No caso de alguém inconveniente, há um sentido 
definido de hostilidade e rejeição dessa pessoa pela Companhia 
Oculta. Ignorar essa orientação levará ao enfraquecimento do 
contato entre os dois mundos, e, se a desarmonia continuar dentro 
do grupo, o contato será definitivamente rompido. Uma coisa que 
deve ficar bem clara quanto a essa forma de contato é que não se 
trata de algo pessoal por intermédio de um membro. Embora possa 
parecer nebuloso e pouco definido, a presença da Companhia 



 41 

Oculta é sentida por todos e por todos reconhecida. Neste sentido, 
Ela talvez seja o espírito guardião do coven. 

Existe uma forma de manifestação muito conhecida, mas 
raramente praticada. É a conjuração de espíritos de vibração inferior, 
tidos pelos cristãos como demônios. Embora reconheça que isso 
possa ser realizado, do meu ponto de vista pessoal, considero algo 
extremamente perigoso de participação. E que, de certa forma, nega 
todo o objetivo do nosso trabalho. 

Acredito que os objetivos do meu antigo grupo ainda sejam 
parcialmente válidos para mim. No passado, tomávamos, 
enquanto grupo, a decisão consciente de nos afastar dos trabalhos 
rituais e nos voltar para o lado místico e devocional da fé. Optando 
pelo caminho da conjuração, a pessoa está buscando o poder não 
para compreendê-lo, mas somente pelo próprio poder. 
Ocasionalmente esse tipo de utilização conduz ao abuso do poder 
e, inevitavelmente/à auto-ilusão e à autodestruição. Acredito 
firmemente que não haja espaço para esse tipo de trabalho mágico 
nesse livro. Quem desejar trilhar esse caminho terá que o descobrir 
sozinho. 

Há outra forma de manifestação espiritual que não foi 
mencionada nesse capítulo. A razão é que está baseada nos mitos do 
crânio. Como existe um relacionamento complexo entre a história, a 
fé e os mitos, é melhor tratar esse assunto em um capítulo à parte. 

Em algum estágio do desenvolvimento do trabalho de um 
grupo ocorrerá a maior experiência entre todas — o contato com 
a Deusa. Ela verdadeiramente coloca sobre nós a sua mão, e, 
desse momento em diante, a fé em sua existência transforma-se 
em certeza. A cada reunião o grupo a invocará para vir inspirá-lo. 
Raramente essa prece é respondida. Muitas vezes o primeiro sinal 
físico de Sua presença ocorre durante a consagração do vinho 
pelo sacerdote e pela sacerdotisa. Quando a faca é imersa no 
vinho, num ato de união sexual simbólica, parece subir uma luz 
azul-pálido de dentro da taça. Em alguns segundos, o vinho é 
transformado em algo mais do que simples vinho, repleto de 
conhecimento, sabedoria e inspiração do Seu caldeirão. Cada 



 42 

pessoa que toma daquela taça sente sutil mudança dentro de si. 
Embora cada um a sinta de modo individual, o conhecimento 
comum e partilhado por todos de que houve uma mudança 
percorrerá todo o grupo. 

Por que isto acontece em alguns encontros e em outros não é 
um dos mistérios da fé. Por que em determinado momento é 
outra das perguntas sem resposta. Talvez seja a estrutura dos 
membros trabalhando no ritual naquele dado momento. Talvez 
isto se manifeste somente para certas pessoas dentro do grupo. 
Como pode ocorrer em um Sabá ou em um Esbá, não podemos 
determinar. Tudo o que pode ser dito é que há possibilidade de 
acontecer e realmente acontece, e, embora afete as pessoas de 
várias maneiras, o tema comum é que os presentes costumam ter 
uma pergunta pessoal ou uma dúvida de fé respondida. 

Algo comum a todos os contatos dessa natureza é a 
conscientização e a sensação de ter sido tocado por algum poder 
absoluto e infinito. Mesmo havendo a sensação de amor e 
compaixão fluindo pelo contato, persiste a aura de distância fria, 
remota e atemporal da Deusa. Por trás do nosso conceito da Deusa 
e da maneira que escolhemos vê-la, há outro poder ainda mais 
remoto, que é a força da vida e o espírito do universo. 

Um aspecto da Arte amplamente comentado na busca do 
lado místico da fé é a capacidade de curar e de amaldiçoar. 
Unir esses pontos pode parecer estranho a princípio, mas, na 
verdade, são os dois lados da mesma moeda do conhecimento 
clássico sobre as ervas. A bruxa pode reivindicar ser descendente 
da sacerdotisa-curadora do antigo Egito e das culturas orientais. 
Como a religião e a medicina tornaram-se cada vez mais 
orientadas e dominadas pelos homens até que fossem 
finalmente separadas, o papel da sacerdotisa-curadora foi 
diminuindo, embora seu conhecimento das ervas continuasse 
extenso. O tempo e o surgimento da profissão médica 
exclusivamente masculina, juntamente com o Cristianismo, 
reduziram essa arte ao nível em que a bruxa-curadora era retratada 
como a grande anciã má, destilando suas poções para ajudar numa 



 43 

maldição. O fato de a vítima algumas vezes morrer após o 
esconjuro, certamente, reforçou essa imagem. Mas por trás 
encontramos um conhecimento mágico e herbáceo que por séculos 
foi a única forma de auxílio médico disponível para o povo. A 
mulher que já tinha vários filhos e não queria mais um, consultava a 
mulher mais velha e mais sábia da aldeia, com seus amuletos, 
encantamentos e doses de ervas. Encantamento feito, aborto 
realizado, e a reputação da mulher aumentava. 

Atualmente o papel curador da feiticeira praticamente não 
existe mais. Mas há outra face ou faceta da cura — o poder da 
cura a distância — que ainda é parte importante dos trabalhos do 
círculo. Hoje em dia há aceitação dentro da igreja cristã da cura 
pela fé, da impostação de mãos para curar. Na Arte, o conceito de 
capacidade de realizar rituais e enviar ondas de poder curador é 
prática aceita, que funciona da mesma forma que a maldição 
dirigida. Mais uma vez surge a mesma pergunta sem resposta: 
"Por que funciona?" 

Não sei por que, mas funciona, tanto em nível individual 
como no de grupo. Em pelo menos duas ocasiões trabalhei 
individualmente e junto com o coven. Numa das vezes, "peguei" 
um resfriado no telefone, usando o antigo método de Norfolk de 
atar a doença num pedaço de fio. O aspecto impróprio deve ser 
passado adiante. Ao desatar o fio, deixando-o solto, a primeira 
pessoa a segurá-lo "pega" o resfriado. 

Quando trabalhei junto com o coven, eu nunca tinha visto a 
pessoa anteriormente. Tudo que sabia é que iríamos fazer uma cura. 
Mais tarde, quando conheci a pessoa e ela descreveu a sua cura na 
autobiografia, foi que compreendi com quem tínhamos trabalhado 
e qual havia sido o resultado. 

Devo acrescentar que, em muitos casos, a cura a distância 
simplesmente não funciona. Há várias teorias para explicar por que 
a cura acontece ou não, ligadas principalmente à fé, a estados 
mentais, etc. Como acontece com muitos outros que já refletiram 
sobre o assunto, tenho minha própria teoria. 



 44 

Em determinado plano todas as pessoas possuem estoque de 
poder ou energia latente à espera de ser acionado. Com o 
treinamento, tornam-se capazes de, ao observar alguém, ver, com a 
mente, quadro ou cor da área com problema. Ao trazer a energia 
contida no seu interior para fora sob a forma de ondas, conseguem 
alterar a cor da área afetada para matiz mais saudável e mais 
brilhante. No meu caso, sou capaz de identificar uma área doente, 
que, para mim, apresenta aura verde. Vejo a cura sob a forma de 
uma luz dourada e morna. Visualizo essa luz diluindo gradualmente a 
área verde até que essa não mais exista. Não significa que, com esse 
método, posso curar tudo e qualquer coisa. Não posso e nem 
gostaria de fazê-lo. Utilizar essa força ou poder de maneira prolífica 
somente a enfraqueceria e a dispersaria. 

Como todos os poderes individuais, primeiro deve ser 
descoberto, desenvolvido e, então, usado com parcimônia. O dom 
está em não os utilizar aleatoriamente, mas saber que existem e 
podem ser usados. Como acontece com todas as coisas ligadas à 
Arte, há um preço para usá-los. Um dia você descobrirá tentando 
curar algo, que deveria ser deixado para a medicina ortodoxa 
tratar, e falhará. 

Em outro plano, um ritual de cura de um grupo ou coven é 
um apelo direto à Deusa para que intervenha em uma doença. Em 
geral é realizado para um amigo, alguém muito estimado ou 
membro do grupo. Como deve ser realizado é decisão dos 
diferentes grupos. Alguns gostam de ter a fotografia da pessoa em 
questão, outros preferem algo mais pessoal, como cabelo, pedaço 
de unha ou objeto íntimo e querido emprestado para a ocasião. 
Alguns grupos descobrem que trabalham bem sem objetos, 
preferindo usar algum elo mental em vez de físico. Como ocorre com 
todas as coisas dessa natureza, a hora do trabalho é importante. Sendo 
um seguidor da Deusa da Noite, vejo nas fases lunares uma 
manifestação física da Senhora em todos os seus aspectos. Na lua 
crescente a Senhora é a Jovem Virgem. A lua cheia representa a 
Magna Mater. A lua minguante é a fase da velha Feiticeira, ou a 
Destruidora. A escuridão da Lua é seu lado escondido, época de 



 45 

trabalhos negros. Não tento mais fazer cura durante a fase escura 
da lua, como também não farei maldição durante a época da Lua 
cheia. Em ambos os casos estarei trabalhando na ocasião errada. 

Para a cura, o momento correto é quando a Lua está na fase 
crescente para cheia. É o aspecto da Deusa como Jovem Virgem, 
crescendo consciente do desenvolvimento dos seus poderes que 
conduzem à sabedoria, compaixão e compreensão encontradas na 
figura materna madura, bela e adorável. É para esse aspecto da 
Deusa que nos voltamos quando buscamos ajuda, compreensão e, 
acima de tudo, compaixão. 

No círculo, quando a Dança do Moinho é realizada, todos 
focalizam a mente naquilo que está sendo pedido. A princípio 
parece que nada está acontecendo. Então, ocorre uma sensação 
sutil de mudança na temperatura e de estar sendo observado por 
uma barreira escura, macia e impenetrável que, de repente, se 
desfaz. Onda após onda de poder flui para o grupo, através do 
grupo e para fora do círculo. Daquele momento em diante todos 
no círculo sabem que o ritual agiu, que a Deusa atendeu ao 
apelo. Tudo o que fica é a sensação de retirada de energia, de 
cansaço, vazio e esgotamento. Por semanas seguidas após esse tipo 
de trabalho permanece a sensação de que algo foi retirado do 
grupo. Muitas pessoas sentem-se fechadas e fora de contato. É 
um momento de repouso, quando as baterias psíquicas precisam 
de um tempo para se recarregar. 

Como muitas coisas na Arte, os poderes de cura são 
equilibrados pelos poderes de maldição. Na verdade, o poder 
invocado em ambos os casos é um só e o mesmo, diferindo no 
resultado. Em vez de transmitir o poder do bem por intermédio da 
cura, transmite o poder do mal por meio do ódio. A técnica usada é 
exatamente a mesma, e, se a Deusa concordar com a maldição, há 
aquela sensação sutil de uma barreira se afastando e das ondas 
frias e escuras do ódio pulsando no grupo e para além dele. 
Novamente, há o momento certo para realizar esse tipo de. 
trabalho e, mais uma vez, esse momento é governado pela fase 
lunar. Como foi dito, a época para amaldiçoar ocorre durante a 



 46 

fase escura da Lua. Essa fase significa o lado escuro da Deusa, sob 
a forma da Velha Bruxa ou do Anjo da Morte. Com essa aparência é 
aquela que cobre a sua ninhada com os ossos dos poetas, a figura de 
Sheela-na-Gig com os órgãos sexuais que devoram. Do seu ventre 
parte toda a vida — e com a vida vem a morte. Nesse aspecto é a 
Deusa da Vingança. 

Para invocar esse aspecto da Deusa, qualquer grupo ou 
coven deve ter certeza de que existe uma causa que justifique esse 
tipo de trabalho e essa súplica por justiça. Uma vez invocado e 
colocado em movimento esse lado da Deusa, muito será exigido 
do grupo. Por meses, ele se sentirá achatado e vazio. É rompida 
a conformidade e a harmonia que devem fazer parte da psique do 
grupo ou do coven, e, em alguns casos, pede-se um ano inteiro 
de trabalho. Somente o tempo pode curar. E, se o trabalho tiver 
sido de natureza particularmente pesada, deve-se realizar um 
ritual completo de purificação a fim de deixar para trás todas as 
influências negativas geradas pelo rito da maldição. 

Vocês não lerão nestas páginas nenhum ritual de 
maldição, porque eles são nosso e para nosso uso exclusivo. Quem 
desejar amaldiçoar terá que os descobrir de outra maneira. 
Mostrarei posteriormente o ritual de purificação. Ele poderá ser 
usado não somente após algum trabalho particularmente pesado, 
mas também para ajudar membros ou amigos que estão 
totalmente desanimados, sentindo-se como se estivessem sob 
alguma influência maligna. Um simples fato de o ritual estar 
sendo realizado muitas vezes gera impulso psicológico que 
ajuda a superar as más sensações. 

Sei que um dos possíveis comentários é que o conceito de 
trabalhar ligado às fases lunares e aos diferentes aspectos da Deusa 
está ultrapassado e pode ser considerado um tanto primitivo. 
Concordo que seja primitivo, mas esses conceitos resistiram ao 
teste do tempo. Assim como a natureza e a vida são ciclos de eras 
e estações, da mesma maneira é a Deusa. Em cada uma das fases, 
Ela representa uma faceta da vida: juventude, maturidade, velhice, 
morte e o tempo escondido antes do renascimento. Ao trabalhar 



 47 

para determinados fins dentro da estrutura desses aspectos do Seu 
ciclo, experimenta-se a sensação de continuidade, compreensão e 
envolvimento instintivo. Uma das características da Arte é o 
conhecimento de quando trabalhar, de por que trabalhar em 
determinada época e das razões por que certa duração de tempo é a 
conveniente. 

Pode-se discutir, teorizar, entrar em todos os tipos de razões 
e explicações intelectuais, mas existe um fato que ninguém p ode 
deixar de considerar ou ignorar: os instintos e o coração falam mais 
alto e mais verdadeiramente do que qualquer teoria intelectual. Os 
conceitos e os trabalhos estabeleceram-se, no passado, porque 
funcionaram, e o próprio tempo não invalidou a verdade neles 
contida. 



 48 

2 - A Natureza dos Rituais 

No princípio era o caos, e do caos fez-se a ordem. Com a 
ordem surgiu a vida em todas as suas formas mais variadas. O 
ponto máximo da vida foi a humanidade. Os seres humanos, 
pensando, sentindo e evoluindo, rodeados pelas forças pouco 
compreendidas da natureza, criavam uma prece para cada capricho 
seu. 

Os primeiros seres humanos buscaram um significado para 
cada coisa que se relacionasse a eles e ao seu ambiente. A princípio, 
indistintamente, mas crescendo na certeza e na compreensão, 
entenderam que estavam unidos e em harmonia com as forcas da 
natureza que lhes pareciam hostis. A divindade da natureza estava ali 
e foi reconhecida, e na própria humanidade constatou-se uma centelha 
da mesma divindade. 

À medida que a humanidade evoluiu da vida nômade de 
caçadora para a vida sedentária voltada para a agricultura, as 
pessoas ficaram ainda mais dependentes das forças da natureza, 
personificadas como espíritos benevolentes. Enquanto estavam no 
estágio de caçadores, as pessoas descobriram que, usando o mesmo 
método de uma caçada bem-sucedida, por meio de uma forma 
mágica complacente, conseguiam influenciar o grande espírito 
guardião do veado, do bisão ou de qualquer animal que estivessem 
caçando, para que ele enviasse alguns desses animais aos 
caçadores. Gradualmente as pessoas adotaram determinados 
animais como elos de ligação. Em lugares escuros e secretos, 
colocavam os ossos dos animais num padrão ritual a título de 
agradecimento pela boa caçada. Com o tempo, grupos de pessoas 
começaram a identificar-se cada vez mais com determinado animal, 
visto, a partir daí, em união com o espírito guardião daquele grupo, 
clã ou tribo. Realizava-se, assim, uma etapa na conscientização e 
no desenvolvimento espiritual da humanidade. 

Contudo, com o estilo de vida mais sedentário devido à 
ligação com a terra e o crescimento dos grãos, as pessoas 



 49 

descobriram-se ainda mais à mercê dos elementos. A natureza, 
sob a forma das estações, tinha que ser compreendida, e os 
espíritos das estações, aplacados. A própria existência dependia 
da benevolência da natureza. Um ano mau significava fome, um 
bom ano, a vida. Não havia dúvida de que deviam tentar 
interpretar e adaptar os rituais ainda lembrados dos tempos das 
caçadas para satisfazer as necessidades de suas novas 
circunstâncias. 

Aos poucos começaram a ver nas estações imagens da vida 
humana. Assim como crescia a semente do homem plantada na 
mulher, da mesma forma a semente plantada na terra brotava, 
amadurecia e ficava pronta para ser colhida. No período de um 
ano, do plantio à colheita, os seres humanos podiam ver a própria 
vida refletida—nascimento, juventude, maturidade, velhice, morte 
e, finalmente o renascimento por meio do plantio de uma semente, 
como eles haviam sido uma vez crianças e se tornaram genitores 
da próxima geração. 

No caso da fêmea havia um mistério: era quem trazia o 
futuro. Era a criança, a virgem, a mãe e, às vezes, a mulher estéril 
que guardava os mistérios da tribo. Como condutoras e liberadoras 
de vida pela concepção, as pessoas começaram a julgar a 
natureza e a terra como femininas, a Deusa Mãe. Voltando seus 
olhos para os céus, observavam o ciclo feminino espelhado nas 
fases da Lua. O crescer e o minguar da Lua eram como o 
crescimento e o enfraquecimento do ciclo feminino de fertilidade. 

Também podia ser encontrado nas fases da Lua o ciclo da 
vida da humanidade em geral. Havia a lua crescente, 
simbolizando o nascimento e a juventude; a cheia era o símbolo 
da maturidade e da força; a minguante, a época da velhice e do 
enfraquecimento, e finalmente, quando a lua ficava escura, 
ninguém sabia onde ela se escondia, embora, após a escuridão, 
houvesse o renascimento na forma da lua nova. Será que isto 
simbolizaria a passagem da alma pela vida até a morte e o 
renascimento? A evidência encontrada nos bens enterrados junto 
com os corpos em túmulos pré-históricos aponta para alguma 



 50 

crença em uma entidade separada ou a alma sobrevivendo à 
finalidade da morte e, talvez, necessitando, de alguma forma, desses 
bens em outra vida. 

Para assegurar a fertilidade da mulher havia também a 
necessidade da participação masculina. Mas, quem seria o consorte 
adequado para a Lua, a senhora da noite? O homem tinha o seu 
símbolo no Sol. Como ele, no início da vida há a promessa da força. 
Ao meio-dia, ou na metade da vida, o Sol fica forte e mais quente. À 
medida que o dia avançava, ele enfraquecia, até que, com o pôr-do-
sol, partia, deixando, então, que a senhora da noite mostrasse sua 
face para o povo. 

Durante o ano, nas mudanças sazonais, o homem via sua 
vida num espelho. A primavera era o tempo da juventude; o verão, 
da maturidade; o inverno, o enfraquecimento da velhice, para 
renascer na primavera, com a força renovada. Havia harmonia e 
equilíbrio, a mãe, o pai e a criança. Havia o velho rei, e o jovem 
rei, que tomava o seu lugar para também ser substituído pelo rei 
recém-nascido no renascimento da primavera. 

Naturalmente esta explicação é simplista para o que, na 
realidade, é um aspecto complexo e de muitas faces do 
crescimento da conscientização e do envolvimento espiritual da 
humanidade. Igualmente variados são os nomes e os aspectos da 
Deusa, do seu consorte e do filho. São conhecidos por muitos 
nomes. Tanto no rito de Adonis, do Osiris egípcio, como no mito 
europeu da Divindade com Chifres, o sacrifício do Rei Divino 
permanece tema central; não somente como tema central em 
relação ao conceito, mas também na evolução para o sacrifício 
ritual da representação humana daquele rei como tributo anual à 
Grande Mãe. 

O tempo e a nova maneira de pensar reduziram ou 
modificaram o aspecto do assassinato ritualístico da Antiga Fé, 
onde o sacrifício se tornou uma exceção mais do que regra, sendo 
encontrado somente em algumas danças folclóricas. Como 
exemplo temos A Morte de Jack, nos jardins do castelo de Hastings. 
O dançarino que representa Jack está vestido como um arbusto 



 51 

verde. Ele dança pela cidade, incitando a liberação do espírito do 
verão ou a morte do antigo Deus-Rei, para que o mais novo possa 
reinar. 

Os tempos mudam, e com eles, a natureza das práticas 
religiosas. Com o passar do tempo, as novas deidades formalizadas 
tornaram-se os deuses e as deusas tutelares de novas cidades e 
novos estados. Conforme isto acontecia, a antiga simplicidade e o 
envolvimento do ato de adoração perdiam-se na congregação. A 
intercessão junto aos deuses pode ser buscada somente por 
intermédio de um sacerdote. A fé simples foi formalizada em 
rituais vazios, nos quais a pompa e a ostentação são a ordem do 
dia. 

Finalmente, com o estabelecimento da relativamente 
recente fé cristã como religião oficial do Império Romano, no ano 
de 330, aos poucos os templos dos deuses foram abandonados ou 
ocupados. Com isto não quero dizer que o Cristianismo, como o 
conhecemos, se tenha tornado, da noite para o dia, o principal 
esteio do império. O imperador romano Constantino e seus 
sucessores ainda mantiveram a máxima fundamental da lei romana 
em que o cuidado com a religião era dever dos magistrados. Por 
meio do Édito de Milão, em 313, do Conselho de Nicéia, em 325, 
onde o Credo de Nicéia f oi ratificado, e, posteriormente, em 484, do 
Conselho de Constantinopla, os sinos dobraram pelas igrejas 
cismáticas do Cristianismo. Por decreto imperial estabeleceu-
se a ortodoxia ao longo de todo o Império Romano, e seitas, 
como as dos donatistas e dos arianos, foram declaradas heréticas. 
Com esse ato foi lançada a base para as futuras perseguições de 
todos que ousassem pensar em termos ortodoxos. 

Mesmo assim, o paganismo em suas várias facetas era 
defendido ou, onde os costumes e usos eram muito fortes, 
absorvido. Um elemento poderoso do culto à Deusa Mãe era levado 
para lugares secretos da Antiga Fé. A Mãe ainda tinha seguidores 
devotos, embora isolados entre si. O fato de os rituais terem que ser 
praticados em segredo significou que os aspectos mais sangrentos 
da fé tinham que ser abandonados. Em vez de o sacrifício ser 



 52 

realizado a céu aberto, era feito em clareiras secretas, de maneira 
simbólica, na libação da bebida derramada em nome da Deusa. 

Com o aspecto secreto da adoração restaurou-se o lado 
místico da Antiga Fé. Não houve mais uma linha de sacerdotes e 
sacerdotisas poderosos controlando os rituais e interpretando a 
vontade dos deuses. Era um punhado de mortais inferiores 
praticando rituais quase esquecidos dos seus ancestrais, que, com 
isso, se afastavam de um ritual estabelecido em direção ao 
envolvimento simples da adoração à Deusa e, por seu intermédio, 
ao Deus Cornudo das clareiras das matas, o Rex Nemorensis. 

As perseguições posteriores prejudicaram ainda mais esses 
costumes. Depreciada e mal utilizada, a Antiga Fé degenerou em 
pequenos grupos, em geral de mulheres idosas e maliciosas 
lançando encantos malignos sobre o gado dos vizinhos ou 
impedindo cavalos de andar até que se pagasse uma taxa e coisas 
do gênero. Mas, escondida no ciclo da natureza, encontrava-se a 
Deusa. Seu culto estava proibido, Sua congregação, impedida de 
se reunir, mas, mesmo assim, ela estava lá, pois Seu espírito é o 
espírito da própria terra. Danificado, fragmentado, mas nunca 
estirpado, o conhecimento da Grande Senhora ainda resistia. Seus 
rituais eram observados por um grupo de adoradores que crescia. 

Para muitos, as fés ortodoxas perderam o ímpeto de 
adoração por estar imersas na liturgia e não conseguir satisfazer as 
necessidades da época. Assim como a Igreja Católica Romana com 
seus próprios atos fez surgir o movimento protestante, que por 
sua vez, quando se estabeleceu, levou ao surgimento de 
movimentos na não-conformistas, a adoração à Deusa e a tudo que 
envolve o Seu culto está atraindo novos seguidores. Lentamente, 
mais e mais pessoas estão ouvindo Seu chamado, porque, para 
alguns, Ela significa alternativa para as fés ortodoxas atuais. 

Seguir Seus caminhos é harmonizar-se com o ritmo da 
natureza, penetrar e tentar entender as forças interiores e, 
também, ser capaz de responder às forças externas que são parte 
do cosmo místico, e redescobrir os sentidos quase perdidos que 
eram os presentes dos deuses para a humanidade: o poder de 



 53 

ser capaz de ver o futuro em todas as suas formas, a capacidade 
de prever os resultados de qualquer palavra, ato ou ação e 
profetizar sua conseqüência, ser capaz de voltar ao passado e ver o 
tempo presente como parte desse passado, conseguir reconhecer 
e saber que a existência é como uma espiral, e que serão 
necessárias muitas vidas para percorrê-la, e, finalmente, descobrir 
a verdade que está por trás das várias fés. 

Ao seguir os caminhos da Grande Senhora, do seu con-
sorte, o jovem Rei Cornudo, estamos voltando para o lado 
instintivo de nossa herança. Como faz parte do próprio ciclo da 
vida, também fazemos parte dele. Do momento do nascimento ao 
momento da morte, estamos envolvido nele. 

Parte da magia da Antiga Fé é o conhecimento e a acei-
tação deste fato: admitir a vida, em alguns casos ser instrumento 
do destino dentro da própria vida e, às vezes, tentar mudar de 
alguma maneira o ritmo dessa vida. Para mudar uma vida 
teremos que mudar a nós mesmos, o que por sua vez levará a 
compreensão e envolvimento maiores. Somente mediante busca, 
compreensão e envolvimento, a Antiga Fé revelará seus 
segredos de inspiração, compreensão e envolvimento a uma 
pessoa e a um grupo escolhido. É dando que se recebe, e, desta 
forma mantém-se o equilíbrio. 



 54 

História e Mito 
 

Tendo chegado até esse ponto, o leitor deve estar pensando: 
"Esta não é a feitiçaria que eu conheço." E não deixa de estar com 
razão. Esses rituais não seguem a idéia geralmente aceita sobre 
feitiçaria, embora, ao mesmo tempo, a inspiração que influenciou 
sua criação remonte a uma tradição bem mais antiga do que a que 
se costuma mencionar. Desde tempos imemoriais houve alguma 
fé ou algum culto devotado ao conceito da Deusa. Era chamada de 
Diana, Magna Mater, Deusa do Milho ou Grande Mãe Terra. Para 
muitas culturas era conhecida como Deusa viva e como tal, 
adorada. O próprio tempo, aliado ao domínio gradual do elemento 
masculino da religião, destronou a sacerdotisa de seu lugar de 
preeminência. A conquista e a subjugação dos grupos tribais 
alterou e modificou esse conceito. Os deuses dos povos vencidos 
tornaram-se os habitantes dos submundos dos conquistadores. A 
fé viva modificou-se para adaptar-se ao novo tempo e às novas 
situações. 

Hoje em dia as pessoas consideram as fés e crenças pagas 
célticas fonte de inspiração da tradição, da mesma forma que outras 
buscaram o Oriente para se inspirarem. De alguma maneira, trata-
se de uma visão correta, principalmente sabendo-se que os mitos 
celtas foram examinados, explorados e descritos. Na verdade, eles 
representam a principal raiz do moderno paganismo britânico, 
embora, como gostam de esclarecer, não sejam a feitiçaria inglesa. 
A verdadeira feitiçaria inglesa estendeu-se sobre o hiato entre os 
antigos anglo-saxões e a aceitação geral do Cristianismo pela 
população em geral. 

Essa foi a fé que se perdeu. Rejeitada e desprezada pela 
Igreja, cujos deuses foram transformados em demônios. Esse 
conhecimento fragmentou-se, e, com ele, parte do espírito da raça 
e da terra. E no espírito da terra estavam os ritmos das raízes 
inglesas. 



 55 

O que se sabe sobre a fé foi escrito por seus inimigos e, por 
meio de longa lista de dor e sofrimento, distribuída entre aqueles 
que ousaram pensar diferente e que tinham lampejos da fé pela 
qual morriam. Infelizmente não há memória suficiente para se 
construir uma base sólida. Pelo contrário, cada um de nós, como 
grupo ou indivíduo, deve descobrir o caminho que conduzirá aos 
portais do castelo. Nas páginas a seguir escrevo sobre a nossa 
caminhada. Para nós, deu certo, e o que mais podemos dizer? 

Um dos mitos preferidos relacionado às origens da Arte é 
a história de Aradia, filha de Diana, filha da Deusa com o Seu 
irmão Lúcifer. Diana, vendo o sofrimento dos pobres e dos fracos, 
instruiu Aradia na Arte e a enviou à Terra para formar e ensinar 
nas reuniões secretas das feiticeiras. Assim fez Aradia, e, entre os 
segredos que ela passou para seus seguidores, estavam 
aqueles dos venenos, da formação das tempestades (encargo 
que se destacaria, mais tarde, nos julgamentos da feiticeiras) e de 
como amaldiçoar aqueles que se recusavam a ajudar seus 
companheiros. 

Quando chegou o momento de Aradia voltar para sua mãe, 
uma das instruções que deixou foi que os seguidores da feitiçaria 
deveriam reunir-se na lua cheia para homenagear Diana com 
banquete, danças, música, saudando-a como a Rainha dos Céus. Em 
troca, Diana os instruiria nas desconhecidas artes da magia. 
Naturalmente, esse é só o início da história, apresentada por 
Charles Godfrey Leland no livro Araãia or the Gospel ofthe Witches, 
publicado pela primeira vez em 1899.0 que mencionou foi 
suficiente para estabelecer uma ligação entre Diana como a deusa 
lunar da feitiçaria e a feiticeira da fé; também confirmou a dança 
sagrada, a música e o banquete como partes do ritual, e, acima de 
tudo, a razão pela qual algumas feiticeiras se consideram "parte 
do grupo de Diana, que o pegará pelos dedos" (ver p. 182). 

Na verdade, por trás da leve aparência do mito das 
origens da Arte, existe um lado obscuro da Deusa. Nunca 
saberemos o nome que ela recebeu em algumas culturas. Os 
gregos a conheciam como a deusa Hécate, e nós a reconhecemos 



 56 

por sua descrição: a Antiga Hécate, mais velha do que os 
próprios deuses do Olimpo, com seus triplos poderes 
estendendo-se nos céus, na terra e no submundo. Com os três 
aspectos refletidos nas fases da Lua, ela é a Jovem Virgem, a Mãe 
Madura e, finalmente, a Velha Bruxa sob a forma da Deusa Pálida. 
O local onde esses três caminhos se encontram lhe é consagrado 
como a Deusa Tripla. 

Dentro da fé, sendo certamente um dos seus dogmas 
básicos, está o culto ao Deus Cornudo ou Deus Mortal, sob a forma 
do sacrifício do Rei Divino. É essa representação viva do Deus na 
terra que se tornou "o Demônio", pois, ao aceitar a realeza, aceitava 
também o destino do Rei Divino e Deus Encarnado, isto é, a morte 
pelo sacrifício. 

À medida que a Fé se tornou mais amplamente organizada 
e estabelecida em uma base tribal/mini-estado, firmou-se a idéia do 
divino substituto — o falso rei pagando o preço pelo verdadeiro. 
Desta forma, o culto evoluiu gradualmente para panteão mais 
reconhecível, como foi encontrado na Grécia e em Roma. Ao 
mesmo tempo, a linha divisória entre deuses e homens ficou mais 
pronunciada. O preço anteriormente pago com sangue humano nos 
altares dos deuses era agora pago com sangue animal, essa vida 
substituindo a humana. Persistia o reconhecimento de que, de 
alguma maneira, o rei estava separado do resto da humanidade e 
de que reinava apenas pela graça dos deuses e como seu servo. 
Somente quando chamado ao poder pelo do sangue real e tendo 
recebido de um sacerdote os símbolos do Ofício, poderia um 
homem tornar-se rei, e levantar a mão contra ele seria sacrilégio. 
Atingir o consagrado pelos deuses era a mesma coisa que atingir 
os próprios deuses. E, assim, formou-se longa linhagem de reis-
sacerdotes. 

Devemos compreender que o Cristianismo, quando se 
tornou a fé reconhecida no mundo ocidental, nada mais era do que 
fino verniz sobre população predominantemente paga. Em muitos 
casos, o reino era cristão somente durante o governo de 
determinado regente. Muitos dos chamados reis cristãos cultuavam 



 57 

as duas fés, com altares erigidos ao Deus cristão e aos deuses 
pagãos. Ao mesmo tempo, grande parte da população ainda seguia 
os costumes e a fé de seus ancestrais. A Igreja pouco podia fazer; 
sua organização, naquela época, não era suficientemente forte. E 
não era somente por isso. Roma tinha que cuidar primeiro dos cis-
mas internos. 

Mais do que a figura fantástica da camponesa piedosa 
retratada pelos cronistas católicos da época, havia a camponesa 
que, à noite, se reunia com os treze sacerdotes para adorar o Deus 
Cornudo e, por seu intermédio, a Deusa. O clero ou o coven de 
sacerdotes e sacerdotisas em qualquer distrito era dirigido pelo 
Deus Encarnado, o representante vivo que usava chifres do Deus 
Cornudo. Cada congregação no seu distrito era dirigida por seu 
próprio representante do deus. Sob a figura de Mestre do coven e 
auxiliado pela Virgem, ele conduzia o grupo nos rituais de 
adoração. Era o "Demônio", com o qual a Igreja iria lidar mais 
tarde. 

Foi somente após as classes governantes hereditárias 
tomarem-se firmemente submetidas à nova Igreja que o 
Cristianismo foi capaz de iniciar a longa e indecisa batalha contra o 
paganismo europeu. Até então a Igreja tinha que assumir o 
compromisso e agir com complacência exterior. Na verdade havia 
evidências de que alguns reis anglo-normandos eram cristãos 
somente no nome, e suspeitava-se de que outras figuras históricas 
notáveis fossem membros da Antiga Religião. Por exemplo, o rei 
William Rufus, Joana D'Are, Gilles de Rais, a Bela Virgem de Kent 
e Eduardo III, para mencionar somente alguns que aparecem nos 
livros de Margaret Murray, The Witch Cult in Western Europe, The God 
of the Witches e The Divine King in England. Se as evidências 
estiverem corretas, isto revela o quanto a antiga fé estava presente 
na sociedade. 



 58 

Nos primeiros julgamentos1, foram aprisionados somente 
os membros mais humildes da fé, e, partindo desses registros muito 
preconceituosos, formou-se uma idéia da sua organização. À 
primeira vista, algumas aldeias teriam cada uma o seu feiticeiro ou 
feiticeira local, que reunia o coven de pequenas áreas. Este, por sua 
vez, fazia parte de uma reunião maior de um distrito. Acima de 
todos esses covens interligados encontrava-se o Deus Encarnado na 
Terra, o Grande Senhor. Era sob o seu nome que a congregação 
inteira era chamada para os Sabás, e neles líder de cada coven agia 
como oficiante. Também significava que o Grande Senhor, na 
posição de Deus Encarnado e por meio do trabalho meticuloso dos 
covens, tinha controle sobre a sua área. Sabia o que estava 
acontecendo, quem estava fazendo e vendendo o que, bem como 
onde encontrar um comprador em potencial. Podia usar a velha 
conversa: "Vá a um determinado lugar e lá encontrará um homem 
pequeno e moreno que lhe oferecerá isto" para qualquer coisa que 
estivesse sendo vendida. Também podia saber quem estava 
demorando a comparecer diante do Senhor e dos sacerdotes, e logo 
estas pessoas encontravam suas plantações danificadas durante 
uma certa noite, e assim por diante. Resumindo, até o rompimento 
do sistema a região rural esteve em sua maior parte sob o controle 
dos seguidores da Antiga Religião. 

Estudando os julgamentos da feiticeiras e ignorando as 
elaborações eclesiásticas evidentes, é possível recriar alguns dos 
rituais e sentimentos que existiam entre os adeptos da fé. Por meio 
desses julgamentos podemos também observar como a adoração à 
Antiga Religião tornou-se cada vez mais isolada, fragmentada e, 
finalmente, reduzida a alguns covens ou grupos praticantes de 
rituais quase esquecidos e que se tornaram guardiães dos 

                                                 

1 Os primeiros registros foram naturalmente insuficientes, e seria impossível dizer com 
certeza qual a data do primeiro julgamento. Contudo, segundo Montague Summers em 
Geography ofWüchcraft, o primeiro julgamento de bruxas na Inglaterra aconteceu em 1209. 
Isto é confirmado por C.L'Estrange Ewen em Witch Hunting and Witch Trials, e em sua 
continuação, Witchcraft and Demonianism. 

 



 59 

fragmentos do conhecimento que foi um dia a sabedoria da Antiga 
Fé. 

Independente do que a Igreja afirmou, essas pessoas não 
eram "adoradoras do demônio", como foi dito nos julgamentos. 
Seu Deus era muito mais antigo do que o Deus cristão, e ela não 
era uma religião opressiva, mas, sim, inteiramente diferente da 
Igreja que impunha seus impostos e dízimos. Na verdade, o que 
transparece nesses registros é que a feiticeiras gostavam de 
pertencer à sua fé e compareciam às reuniões. 

No sentido mais prático, a feiticeira que conhecia as ervas 
era a curandeira da aldeia. No aspecto espiritual, era a única força 
disponível para lidar com o crime localizado. Os poderes mágicos 
de que dispunha faziam com que "sentisse o cheiro" das 
injustiças e dos delitos, de maneira muito semelhante à exercida 
pelos feiticeiros na África. Em outro nível, podia lidar com 
fantasmas, demônios e espíritos maus que assombravam as 
mentes dos homens e mulheres daquela época. Em qualquer 
momento difícil chamava-se a feiticeira, porque a feiticeira-
sacerdotisa tinha poder e conhecimento para lidar com essas 
coisas. As pessoas se tornavam feiticeiras porque assim o 
desejavam e não por seguir alguma religião que as obrigasse a 
esse caminho pelo medo. 

Um fato que ficou bem esclarecido nos registros dos 
julgamentos foi que a ligação com a fé era transmitida no seio da 
própria família. Outro era que a maioria pertencia ao sexo 
feminino. E a razão era muito simples. Nos tempos em que o 
mago-profeta era dignificado e aceito como membro das cortes 
reais, como no caso de Merlin, o feiticeiro costumava ser o 
conselheiro nos aspectos mais importantes da vida na corte, em 
especial na política. A feiticeira tratava mais dos assuntos 
domésticos. Era mais ou menos a sacerdotisa-curandeira do lar e do 
coração. Para o mago, o cristianismo significou a perda da posição 
na corte real, sendo substituído pelos clérigos de cargos mais 
elevados. Para as pessoas comuns, a feiticeira, como sacerdotisa-
curandeira, levou mais tempo para ser afastada e destruída. 



 60 

Uma das razões desse ódio intenso às feiticeiras era que elas 
reivindicavam ser sacerdotisas. Numa época em que a Igreja não 
dava importância às mulheres, considerando-as como posse do 
marido (só um sacerdote diria que as dores do parto eram 
agradáveis), uma mulher, ao reivindicar o título de sacerdotisa, 
insurgia-se contra as raízes da sociedade ortodoxa. 

Outra razão a considerar é as mulheres freqüentemente 
serem as seguidoras mais ardorosas em qualquer religião. 
Enquanto os homens deixam templos e igrejas meio vazios, as 
mulheres continuam a manter o culto. Por essa razão, enquanto o 
feiticeiro perdia a posição de astrólogo-conseIheiro da corte, a 
mulher continuava a exercer o papel de sacerdotisa dos Deuses 
Antigos. De certa forma, foi por intermédio das mulheres e de sua 
devoção à fé que essa sobreviveu às perseguições, apesar de 
danificada e fragmentada como foi. A devoção das mulheres à 
Deusa e à figura encarnada do Deus Cornudo manteve o 
conhecimento no decorrer dos anos. É também o motivo pelo qual 
mantemos em nossos rituais o lugar de honra à mulher como a 
Senhora e sacerdotisa do coven. 

Na mesma seqüência de pensamento, embora ainda dentro 
da filosofia básica da fé, realinhamos a nossa idéia em relação ao 
papel do Deus Cornudo Encarnado — o líder do coven. 
Historicamente, o líder do coven sempre foi considerado como o 
representante vivo do Divino Sacrifício do Deus-Rei. Nele estava 
presente a essência manifesta da divindade, o espírito de Deus 
vivo na Terra. O primeiro sendo sacrificado, o espírito de Deus 
transferia-se para o corpo do jovem Rei Cornudo. Desta forma, o 
espírito encarnado de Deus mantinha-se forte. Um rei velho e 
enfraquecido era, na verdade, um deus velho e enfraquecido. À 
medida que o conceito do culto mudou, o verdadeiro sacrifício 
do rei foi substituído pela identificação do substituto divino 
condescendente, o Rei do Escárnio. Esse conceito do governante 
substituto ainda foi encontrado nas épocas clássicas, nos festivais 
do Senhor da Desordem, a Saturnália, com os escravos tornando-se 
os reis da zombaria, e os seus patrões, seus servos. Sir James Prazer 



 61 

fornece descrição detalhada desse ritual e de vários outros assuntos 
ligados ao sacrifício do Rei Divino, no seu famoso trabalho The 
Golden Bough. Ainda existem traços desse conceito na Igreja, com a 
celebração do costume de ser "Bispo-Menino" por um dia. 

Posteriormente, a idéia do sacrifício humano foi 
modificada para a do sacrifício animal, em geral o representante 
vivo do espírito-totem do grupo. No sentido do Mestre de cada 
coven ser o descendente direto do Deus vivo sacrificado, podemos 
compreender como surgiu o ciclo de sete anos do ofício com o 
sacrifício do animal substituto e, em grau mais profundo, como o 
ofício de Mestre perdeu a tônica do Rei Divino, passando a exercer 
o cargo de sacerdote-líder da congregação. Em certo sentido, ele 
ainda é o "Demônio", mas os atributos característicos do Deus 
reverteram ao espírito-forma místico do Deus Antigo e da sua mãe-
consorte, a Deusa. 

O Mestre não é mais o Deus Encarnado do coven. Para nós, 
o Deus Cornudo é representado pela estaca da congregação, a 
vara de freixo em forquilha pendurada no portal ou passagem do 
círculo. Dessa forma invocado, ele é o espírito guardião da entrada 
ao reino do círculo. É o espírito da região rural, sob a forma do 
Rei Carvalho e do Senhor das Matas, o espírito reencarnado do 
Deus Antigo renascido no corpo de um outro no ritual da Véspera 
de Maio. Ele é também o antigo líder do Caçador Selvagem, Herne, 
com seus cães de caça, conduzindo as almas dos mortos para os 
submundos. Todas essas idéias estão ligadas à simbologia da estaca, 
na medida em que essa se torna o ícone de Deus. 

Com a colocação da sacerdotisa mais uma vez à frente dos 
rituais, muitas das obrigações que pertenciam ao Mestre passam a 
ser dela agora. Onde o Mestre e a Virgem partilhavam a taça, é 
agora a Senhora e o Oficial do Leste que o fazem. No passado, a 
figura mascarada e ornada com chifres, ladeando uma vela, era 
quem presidia os rituais e o posterior banquete. Agora a estaca 
serve ao mesmo propósito. Com uma vela acesa entre os dentes 
do forcado e com um máscara de animal abaixo dele, a estaca 



 62 

invoca a memória do Deus Cornudo e do Espírito do Totem que foi 
o guardião sacrificado da congregação. 

Da mesma maneira, as flechas cruzadas montadas na haste 
da estaca lembram os antigos trabalhos mágicos dos rituais que 
pediam boas caçadas. Há um aspecto da Deusa que muitas vezes 
não é levado em consideração, o de Diana, a Deusa da Caça. Era 
para esse aspecto que a figura antiga, mascarada e com chifres, 
executava sua dança sagrada e fazia os seus rituais de oferendas, 
na época em que as pessoas dependiam da caça como alimento. 
(Casualmente o símbolo da Deusa Neith da pré-dinastia egípcia 
constituía-se de um par de flechas cruzadas.) 

Transferindo os atuais atributos simbólicos do Deus-líder 
Encarnado do coven, para a estaca, na verdade o ser humano que já 
foi reconhecido como o Deus vivo na Terra não tem mais que pagar 
o antigo preço de sangue exigido, seja com o seu próprio ou com o 
de algum substituto. Num certo sentido, embora os rituais se 
tenham afastado dos trabalhos primitivos, o conceito de quem e do 
que o Deus Cornudo representa não se alterou. Invocá-lo de 
maneira espiritual, mais do que adorando sua representação viva, 
significa a representação de forma mais autoritária do líder da 
congregação. Não há mais a necessidade de ser dito: "Eu sou o 
Senhor. O que você sabe, aprendeu por meu intermédio, pois eu o 
escolhi." Da maneira como trabalhamos, não há um grande 
segredo a ser transmitido. Existem somente os rituais de adoração, 
abertos a todos que desejem trilhar nosso caminhos. 

Cada um e todos nós devemos buscar o próprio desen-
volvimento, descobrir dentro de nós o que esperamos da fé, e, 
acima de tudo, compreender que dentro da fé talvez estejamos 
buscando a resposta para desejos não concretizados. Até que 
ponto a fé consegue preencher essas expectativas é assunto 
pessoal. Somente pelo culto à Deusa uma pessoa poderá vislumbrar 
todo o seu significado. Subir uma montanha numa noite de luar e 
abrir-se para a Deusa — somente assim você poderá sentir as forças 
à sua volta, a aura do poder que é parte do próprio ar. 



 63 

Com o tempo, e com a estrutura correta da mente, poderá 
tornar-se e se tornará uno com esse poder por fração mínima de 
tempo, e, nessa união, haverá a sensação de ligação com o 
passado. Dessa união surgirá a compreensão, e, com ela, a 
realização de que isso é algo já experimentado antes. Desta forma, 
os ecos do passado ficarão ligados à realidade do hoje, e ambos 
conduzirão à conscientização crescente das vidas futuras que 
deverão ser vividas em outras vidas que ainda acontecerão. Acima 
de tudo, nessa conscientização crescente está a crença explícita de 
que cada uma dessas vidas nos aproximará cada vez mais da 
compreensão de alguns dos esplendores terríveis e eternos da 
criação e da recriação da vida e da natureza, encontrados no 
conceito da divindade. Somente com a compreensão do ser — e 
talvez com sua mudança — poderá haver abertura e floração da 
alma individual sob a influência do poder externo, que é a 
sabedoria inspiradora da Deusa. 

Um dos aspectos que mais desponta na história da Antiga Fé 
é a ausência de registros escritos. Com isto quero me referir a 
registros escritos pelos membros e não pelas forças opositoras do 
Cristianismo ortodoxo. Como a Antiga Religião era a da natureza 
e do campo, muitas das histórias antigas contadas nos campos e 
em torno das fogueiras contêm fragmentos daquilo que, uma vez, 
pertenceu à Arte. As mudanças aceleradas no estilo de vida, do 
rural para o urbano, significaram perda cada vez mais rápida 
dessa sabedoria, e, com esta, perda de parte da compreensão, da 
lógica e do conhecimento que são a herança da Arte. O que foi 
deixado pode ser trabalhado, mas, na maioria dos casos, as 
conclusões atingidas devem ser tratadas como suposições ou 
probabilidades, à luz das evidências atuais. Trata-se de uma 
questão de reexaminar determinados acontecimentos e pessoas à 
luz do nosso próprio conhecimento da Antiga Fé. 

Para ilustrar, temos a história do Rei Ricardo II e a Revolta 
dos Camponeses em 1381.0 jovem rei encontrou-se com o povo e 
seus líderes em Smithfield, onde, segundo os registros da época, o 
líder rebelde Wat Tyler aproximou-se do rei de maneira arrogante. 



 64 

O final desse encontro foi com Tyler mortalmente ferido. O rei 
passou por entre a plebe, chorando: "Senhores, vós mataríeis o 
vosso rei? Eu sou o vosso capitão, serei o vosso líder. Os que me 
amam que me sigam!" Em vez de uma chuva de flechas e de uma 
carnificina real, Ricardo virou seu cavalo e levou os rebeldes para 
o campo aberto. Uma força de ajuda reunida às pressas localizou o 
rei nos campos de Clerkenwell, ainda a cavalo, rodeado de 
rebeldes que, sem um líder, argumentavam com ele. 

Neste ponto surgem algumas questões que devem ser 
respondidas de maneira não muito convincente, porém ortodoxa. 
Alguns dias antes, esse mesmo povo havia reunido em suas terras os 
mais poderosos e os mais ricos senhores e clérigos, amedrontados 
por trás de fortes paredes. No primeiro encontro entre o rei e os 
rebeldes, em Mile End, apesar das promessas reais de reformas, o 
povo ainda representava um perigo para a ordem estabelecida. 
Alguns dias mais tarde, esse mesmo jovem Rei, com algumas 
palavras, dominou o exército descontrolado e sem liderança dos 
rebeldes. Como? Conscientemente ou não, o jovem Rei Ricardo, 
com as palavras "Eu serei o vosso líder", colocara-se na posição do 
Rei Divino, líder da Antiga Religião. Mesmo se Ricardo, educado 
para ser um príncipe cristão, não conhecesse a herança que 
reivindicara com suas palavras, muitos entre a multidão possuíam 
conhecimento suficiente da Antiga Fé para compreender que, aos 
olhos daquela fé, ele era agora o Deus na Terra, e que, matando o 
rei, eles estariam matando o Deus vivo. 

Aceitar esse fato significa aceitar a Inglaterra não como o 
país católico que a história nos apresenta. Existem poucos 
trabalhos sérios na Inglaterra sobre o julgamento das feiticeiras, 
e, na maioria dos livros de história, os julgamentos e a Antiga 
Religião não recebem muita atenção. Tudo que encontramos é 
uma classe camponesa piedosa que, em 1381, se insurge contra 
os senhores, queima mansões e priorados, e executa Simão de 
Sudbury, primaz e chanceler da Inglaterra, bem como chefe 
supremo da Justiça — atos dificilmente atribuíveis a um povo 
cristão temente a Deus. 



 65 

Na pessoa de Ricardo Plantagenet eles tinham o descendente 
de uma linha de reis da família cuja reputação era de ter 
reivindicado: "Do Demônio viemos, ao Demônio retornaremos". 
Considerado à luz de o "Demônio" ser o Deus da Antiga Religião, o 
que, na realidade, estava sendo dito era: "De uma antiga linhagem 
de Reis Divinos viemos, ao Deus Antigo, de quem somos os 
representantes, voltaremos na morte". Ao dizer "Eu serei o vosso 
líder", Ricardo colocou nos seus ombros o manto dos ancestrais, 
os divinos reis Plantagenet. 

Em vez de ler a história oficial, e aceitá-la como um 
enfoque, e depois a história dos julgamentos das feiticeiras como 
outro, ambos devem ser vistos como complementares entre si, 
pois constituem os dois lados de uma mesma moeda. Somente 
combinando os dois conseguiremos redescobrir o que foi 
deixado à margem da tradição da Inglaterra. 

Seguindo a mesma linha de pensamento, existem vários 
outros tópicos que devem ser revistos. Entre esses, temos, sem 
dúvida, a lenda de Robin Hood. À primeira vista é um conjunto de 
histórias comuns do fora-da-lei que vivia em uma floresta e 
liderava simpático bando de fora-da-lei. Arqueiros magníficos, 
usavam sua coragem e astúcia para roubar os ricos e ajudar os 
pobres. O líder do bando sofre em algum momento uma injustiça que 
o afastou de seu lugar na sociedade. Embora fosse um fora-da-lei, era 
leal ao rei, assim como seus homens. Na maioria das histórias o rei 
era Ricardo Coração de Leão. 

Um ponto a ser reconhecido é que as baladas sobre Robin 
Hood, da forma em que as conhecemos, foram escritas no século 
14, originárias de antiga tradição oral. Outro é que, ligados ao 
motivo principal dessa tradição, estão vários personagens 
históricos. Neste sentido, Robin Hood e seu bando tornaram-se 
não somente um grupo de pessoas, mas um ideal, uma esperança 
ou talvez o salvador e defensor terreno do povo. 

Ao longo da história encontramos tentativas de dar nome 
ao homem por trás da lenda: Eustáquio de Foville, Fulk Fitzwarin, 
Adam Bell e também Robin Hood, que defendeu as terras em 



 66 

Wakefield, para citar alguns. Outra idéia é que Robin Hood se 
origina de Hodskin, duende anglo-saxão das árvores, que, depois, 
se tornou Robin Goodfellow. Não seria surpresa descobrir que 
Robin Goodfellow não era outro senão o Homem Verde ou 
espírito da primavera, encontrado nas antigas danças morris, típicas 
da Inglaterra. O Homem Verde teve sua imagem esculpida em 
relevo pelos pedreiros na abóboda da Catedral de Norwich, no 
transepto da igreja de Llantilio Crossenny, em Monmouthshire, na 
decoração da Capela de Rossíyn, próximo a Edinburgh e em 
muitos outros templos sagrados. O Homem Verde também está 
presente com sua face sorridente nas esculturas na fachada de uma 
das mais antigas hospedarias em Sussex, Alfriston. É o mesmo 
Robin cujo afastamento foi pedido pela Assembléia Geral da Igreja 
da Escócia ao Rei James VI, em 1577 e novamente em 1578, em 
função do desempenho caracterizado por Robin Hood, como Rei 
de Maio, no dia do Sabá, principalmente pela libertinagem 
imprópria das pessoas vulgares nessas ocasiões. Foi o reco-
nhecimento, por uma Igreja estabelecida, de que havia mais nessas 
lendas do que simplesmente histórias, ficção, ou coisa semelhante, e 
mais em relação a Robin Hood do que somente um bando de foras-
da-lei levando uma vida agradável na floresta de Sherwood. Uma 
teoria comumente aceita em relação a essa lenda era que Robin era 
visto pelo povo como defensor da lei, herói dos bastidores, 
reconhecido como defensor natural dos injustiçados pelo Estado e 
pela Igreja. 

Nessas histórias não havia queixas quanto ao rei; somente 
em relação aos oficiais do reino. Um componente muito forte em 
todas elas era a lealdade encontrada no povo. Tudo aconteceu numa 
época em que o rei e o Estado eram quase a mesma coisa (bem 
diferente dos dias atuais, quando o governo e o trono são instituições 
separadas). Em nenhum momento via-se censura quanto à 
corrupção dos oficiais reais indicados pelo próprio Rei. Também 
deve-se notar a devoção à Santa Madre Igreja, com especial 
reverência pela Virgem. Ao mesmo tempo, a riqueza da Santa 
Madre Igreja era atacada por Robin, e eram os líderes dessa mesma 



 67 

Igreja os escolhidos como reféns, ridicularizados e usados para 
obter resgates. Com tudo isso, eles esperam que aceitemos que 
essas pessoas podiam ver a Santa Madre Igreja enquanto um 
conceito abstrato esperado das atividades dos seus líderes, sem 
admitir que, ao roubar a Igreja, os fora-da-lei estavam, na verdade, 
roubando São Pedro. Como diz a canção: "Se você acredita nisso, 
acreditará em qualquer coisa." 

Vamos encarar Robin e o seu alegre bando à luz da Antiga 
Religião. Em primeiro lugar, temos um coven completo, incluindo a 
Virgem, na figura de Marion, a única mulher mencionada pelo 
nome como membro do grupo nas baladas da época. Apesar de 
viver numa floresta entre homens saudáveis e viris, não há 
registro ou tradição de qualquer relacionamento sexual. Pelo 
contrário, Marion era colocada num pedestal e tratada quase como 
Rainha de Greenwoods. 

Na batalha pelos corações e mentes do povo, Robin surgiu 
como o grande vencedor. As pessoas que viviam em pobreza 
opressiva poderiam ter ficado ricas ao se ligar a ele, mas não 
ficaram. Parte dos saques era destinada aos necessitados. Talvez 
Robin fosse a personificação do ressentimento dos cidadãos 
com as classes governantes, ressentimento contra o sistema, alheio 
a eles, em que a fé dos antepassados tornou-se "o culto ao 
Demônio". Em vez de aceitarem os rituais dessa fé com 
compreensão e conhecimento, freqüentavam uma igreja cujos 
artigos e fé tinham que ser rezados para eles, em geral por alguém 
de status um pouco mais elevado. 

Talvez, em algum momento, tenha existido um Robin Hood 
ou, considerando os inúmeros locais com nomes ligados a ele, 
vários Robins. Em vez de serem fora-da-lei no sentido 
convencional, eram os fora-da-lei por serem seguidores fiéis da 
Antiga Religião e do Antigo Deus. É compreensível o fato de 
terem sido protegidos, ajudados e até mesmo escondidos, pois, para 
eles, Robin apaziguava os espíritos do mal e os demônios que 
povoavam as mentes do povo medieval. Quando ele ou um dos seus 
animais ficava doente, as ervas necessárias para curá-los eram 



 68 

parte da antiga tradição e conhecimento das feiticeiras. Era o velho e 
sábio homem ou mulher que teria que ser consultado. Naquela 
época, a Igreja Mãe, principalmente nas ordens monásticas, 
certamente conhecia a medicina herbácea, mas não sabemos até 
que ponto ela se aproximava das outras classes. Suspeito de que 
não muito. Era o homem ou a mulher velha e sábia que o 
camponês buscava para curar a si e a sua família, em especial na 
hora em que sua mulher ia dar à luz. Podemos imaginar um monge 
ou uma freira, celibatários, sendo úteis num parto? Há um antigo 
adágio que afirma: "Quanto melhor a parteira, melhor a feiticeira." 

Algumas vezes era necessário algum dinheiro para pagar 
as taxas e os impostos feudais. Somente com o Senhor de 
Greenwoods o camponês conseguia a soma — o mesmo dinheiro 
tirado da Igreja ou dos mercadores ricos. Quem os poderia acusar 
de, em vez de buscarem o Deus cristão nos céus para ajudá-los, 
exceto num conformismo simbólico, voltarem-se para o antigo 
Deus terreno, a figura mascarada e ornada com chifres do líder do 
covenl 

Não é de admirar que o camponês, envolvido no co-
nhecimento de seu Deus sob forma reconhecidamente humana, 
visse, em Robin, o Deus que era humano. Perseguidos pela lei e 
forçados a viver nas florestas, os representantes vivos daquele 
Deus e dos sacerdotes estavam ali para servir às congregações 
como sempre tinham feito. Para aqueles que os conheciam, cantar as 
baladas de Robin Hood não era somente cantar músicas que 
falavam sobre um fora-da-lei e seu bando para se divertir na 
taverna. Era um modo de expressar a crença nos antigos 
costumes, de recordá-los, e, para alguns, como o escravo que 
cospe na comida do senhor antes de servi-la, era ato de desafio, 
algo para ser mantido em segredo. 

Embora as histórias, quando escritas, percam aos poucos, 
com o passar dos anos, o significado, havia nelas e ainda há um 
elemento mágico. Por meio de livros e, mais tarde, filmes e 
televisão, a história de Robin continua viva. Na verdade, além de 
continuar viva, ela se espalhou. Até onde a raça anglo-saxônica 



 69 

chegou, foi com ela a história de Robin Hood. Escondida na 
história e viajando com ela ainda podem ser encontradas algumas 
alusões aos ideais da Antiga Religião. Na morte de Robin estão os 
lamentos ao Rei Divino sacrificado. Nesse momento, não mais 
é esperado o renascimento alegre do novo Jovem Rei, per-
manecendo somente a história e, escondidas nela, as 
lembranças dos antigos sacerdotes da bem-amada Antiga Religião. 

Existem inúmeras lendas do passado que podem ser 
reexaminadas à luz do conhecimento da Antiga Religião como 
nova maneira de encará-las. Seria somente especulação, devendo 
ser tratada como "possível", "quem sabe" ou "talvez". Esse tipo de 
pesquisa mostra que a fé agora chamada de antiga é realmente 
antiga e não uma mania de um bando de rabugentos. Embora a 
Deusa seja conhecida sob vários nomes nas diferentes culturas — 
e, por seu intermédio, o Deus Cornudo e o Jovem Deus-Rei 
Cornudo —, há um conceito universal preservado no ciclo de morte 
e ressurreição, tanto da humanidade como da natureza. 

Outro aspecto, e talvez o mais importante, é que a fé era viva 
e dinâmica, capaz de absorver mudanças de ênfase sob determinados 
aspectos, permanecendo fiel ao tema básico. Seria somente o caso 
de observar o tema do Deus Cornudo Sacrificado, tornando-se o 
Deus Encarnado na Terra, nos covens posteriores. Mas, ao mesmo 
tempo, por trás dele havia outra figura, semi-oculta, talvez meio 
esquecida, que ainda era a Deusa, rainha da noite e dos céus, cuja 
adoração era feita por intermédio do Deus-Rei Cornudo do coven ou 
do clã. 

Hoje em dia os objetivos, as aspirações e as razões do culto à 
Deusa mudaram. No passado, a maioria dos seus seguidores era 
de membros dos covens porque, para eles, representava uma parte 
familiar de suas vidas, tão natural quanto comer, beber e respirar. 
Sem dúvida, a maioria de nós é conservadora por natureza, ainda 
que no sentido não-político. Atualmente muitas pessoas que não 
freqüentam regularmente a igreja fazem questão de se casar numa 
delas toda decorada, com vestido de noiva mesmo que já estejam 
coabitando há anos. Da mesma forma, as crianças são batizadas, 



 70 

como "uma coisa que deve ser feita". Resumindo, são cristãos no 
nome—vão à igreja no carrinho de bebê, depois no carro dos 
noivos e por fim no carro fúnebre. É esse conservadorismo do 
passado que conduziu muitas pessoas à sua Igreja familiar e não 
para a novidade trazida pela Igreja Cristã. 

Havia também os que optavam e permaneciam como 
membros da Antiga Religião, independente de todas as leis 
contrárias e dos temíveis perigos que corriam com essa atitude. 
Permaneciam leais e verdadeiros aos seus deuses e à sua fé. Mesmo 
no despertar da zelosa perseguição cristã, eles e seus filhos 
permaneceram fiéis, como provam os julgamentos, e, agora que a 
prática da Arte não é mais contrária à lei no sentido civil, os que se 
consideram feiticeiros estão colocando os seus mantos. 

Entretanto, ao vesti-lo, devemos lembrar que não somos as 
pessoas que eles eram. Nossos objetivos e nossas idéias são 
diferentes. O que buscamos na fé e o que esperamos obter por seu 
meio são aspirações diferentes das deles. Não temos alguém que 
nos conduza na iniciação antiga e sagrada. Temos que descobrir 
nosso caminho e construir sobre o trabalho de outros. Não mais 
buscamos os mesmos fins que eles. Os temp os mudaram, e, com 
eles, as aspirações. Neste sentido não estamos mais limitados por 
antiga e tradicional forma de adoração ou de pensamento. Estamos 
livres para construir nossos castelos, livres para criar nossos 
conceitos e idéias. 

Na maioria dos casos sabemos o que buscamos na fé, e, 
embora diferentes nas esperanças e aspirações das feiticeiras e 
seguidores do passado, ainda admitimos o mesmo conceito da 
Deusa, dos Deuses Antigos e dos rituais. Como eles, buscamos a 
Deusa para nossa inspiração e compreensão espiritual. Até que 
ponto conseguimos, depende de cada um de nós. Podemos 
trabalhar em determinado nível, e nele permanecer com grande 
satisfação, ou podemos realizar os rituais buscando aquele algo mais 
que cruza a fronteira entre o trabalho simples e o trabalho inspirado 
— a consciência de que, por trás do que está sendo trabalhado em 
um plano, existe outro plano, além do qual existe ainda outro. 



 71 

Talvez seja a indagação do que está por trás desse plano, que 
é a inspiração, que impulsiona as pessoas a buscar além de suas 
tarefas desse mundo e as estimula a explorar o drama sagrado, o 
ritual sem palavras, e a balbuciar o que sentem como magia ou 
ilusão. É nesses primeiros passos além dos ritos básicos que se 
levanta outra ponta do véu, e a ilusão se torna a própria realidade. 



 72 

II – Coven 



 73 

1- O Coven 

Antes de descrever com detalhes os rituais dos Grandes 
Sabás, parece necessário explicar a estrutura do coven e como ele 
funciona. O número total de membros deve ser fixado em 13 
pessoas. Quando possível, a congregação deve ser constituída de 
seis homens e seis mulheres. A décima terceira pessoa deve ser 
uma mulher, que se mantém afastada do resto do coven e é 
conhecida como a "Senhora". 

Sob a sua direção encontram-se quatro oficiantes, co-
nhecidos como o Norte, o Sul, o Leste e o Oeste. Norte e Sul são 
sempre femininos. No Norte deve estar a mais velha das duas, e a 
cor de seus paramentos é o preto. No Sul, estando a mais nova, as 
roupas devem ser claras e coloridas. Leste e Oeste são sempre 
masculinos; as roupas do Leste são claras, e as do Oeste tendem a 
ser mais escuras, e seu manto tem sempre um capuz. 

A Senhora 

A Senhora é escolhida por seleção e ocupa o cargo enquanto 
se sentir capaz para tal e assim o desejar: deve renovar seu 
juramento do ofício a cada sete anos. Suas obrigações começam 
com a consagração do círculo, a fim de, em seguida, conduzir as 
pessoas para dentro do mesmo, auxiliando-as a saltar sobre cabo 
de vassoura ou da própria vassoura que marca o ponto de entrada. 
(O significado e a colocação da vassoura serão explicados 
posteriormente.) Com o auxílio do Leste, ela consagra os bolos e o 
vinho e faz o encerramento do ritual. Seu lugar no círculo é ao 
norte; além de observadora, ela é a ponte ou o elo e o canal ao longo 
do qual flui o poder. 

Outra tarefa da Senhora é receber os juramentos. O de 
iniciação no coven é realizado em sua presença. O do membro 
aceito, após um ano e um dia de serviço, é por ela supervisionado, 



 74 

e os quatro oficiantes assumem seu compromisso sob a sua 
direção. Também preside debates, e, se surgir alguma discussão, é 
ela quem pronuncia a sentença de afastamento de qualquer 
membro. Preside todas as atividades do coven, e, dentro do círculo, 
sua palavra é lei. 

Norte 

A Senhora do Norte é a Anciã, o Lado Obscuro. Representa o 
lado escuro da Deusa, a Face Sem Cor que toma conta do caldeirão. 
No ritual da Véspera de Todos os Santos, seu reino é no segundo 
círculo. É ela, junto com o Oeste, que consagra as maçãs e a cidra. 
Seu aspecto é frio e escuro, e seus pensamentos são obscuros. Seu 
caráter é forte, silencioso e poderoso, e sua marca registrada, a 
sabedoria. 

Sul 

A Senhora do Sul representa o aspecto jovem da Deusa: a 
mulher madura, gentil e afetuosa, a mãe amorosa. É ela quem 
lembra o que acontece no ritual da Candelária e quem chama a 
Senhora para cortar as hastes do milho. Sua natureza é afetuosa e 
gentil, pois representa o aspecto mãe da Deusa. Suas 
características são a bondade e a benevolência. 

Leste 

É o mais jovem, trazendo consigo o aspecto da luz da 
manhã. No círculo, é o homem que serve a Senhora na 
consagração dos bolos e do vinho. É o guardião dos registros e quem 
traz os iniciados para o círculo. Seu aspecto deve ser claro e vivido, 
em harmonia e equilíbrio com a Senhora do Sul. É o portador dos 



 75 

assuntos do grupo para as reuniões, registrando todas as decisões 
tomadas. Suas características são as da vida e as do fogo. 

Oeste 

É o equilíbrio masculino da Senhora do Norte. É o Senhor da 
Colina, e seu aspecto, o do antigo Deus celta Gwynn ap Nudd. Na 
Véspera de Todos os Santos serve a Senhora do Norte em seu 
círculo. É também o que traz a luz para o coven, quando ela cruza 
de um círculo para o outro. Suas vestes são escuras e seu aspecto, 
sombrio, pois é o guardião da colina e dos portões do submundo. 
Os Cães do Inferno estão sob seu controle, e, com o nome de 
Herne, ele os conduz na Caçada Selvagem na Candelária. É o 
portador da sabedoria oculta, e suas características são a sabedoria, 
a força e o silêncio. 

 
O Iniciado 

Daqui em adiante, veremos que a realização do coven está nas 
mãos dos quatro oficiantes da Senhora. O resto do grupo em geral é 
formado por dois tipos de membros, a saber, os verdadeiramente 
iniciados e os novos membros, ainda no aprendizado de um ano e 
um dia. No caso dos iniciados, eles devem ser capacitados, desejar e 
ter experiência suficiente para substituir qualquer um dos oficiantes 
do seu sexo. No caso de doença de um deles, a Senhora poderá 
chamar qualquer um dos membros iniciados para realizar o ofício 
temporariamente. Se não for possível à Senhora oficiar um ritual, 
será tarefa do Leste selecionar a substituta entre as oficiantes, se a 
Senhora não tiver delegado suas obrigações de antemão, 
naturalmente. 

No caso de a Senhora ou qualquer um dos oficiantes estar 
incapacitado ou não desejar renovar o juramento de sete anos de 
ofício, serão escolhidos alguns nomes para serem votados por 



 76 

todos os membros iniciados. No caso de ausência da Senhora, o 
juramento da aceitação será realizado pelo oficiante mais antigo. 

A qualquer momento o iniciado poderá reivindicar o direito 
de estabelecer seu próprio grupo ou coven dentro da tradição. 
Quem o desejar fazer deverá ser encorajado e auxiliado por todos 
os membros do coven principal. A única condição para essa ajuda é 
que o membro em questão garanta diante de todo o coven que 
manterá firmemente os objetivos, as idéias e os trabalhos no que 
passa, então, a ser um clã. Deve também admitir a suserania da 
Senhora sobre o coven recém-formado. 

Em troca, poderá reivindicar cópia de todos os rituais. 
Poderá também convidar outros membros para atuar tem-
porariamente como oficiantes até que o grupo esteja forte o 
suficiente para selecionar os seus. Poderá pedir à Senhora do coven 
principal para arbitrar em alguma disputa, que não se deve 
estabelecer no novo coven. Deve também ser capaz de trazer 
qualquer um ou todos os membros do novo coven para as reuniões 
do coven principal, sabendo que, como membros de um clã, 
haverá um lugar destinado a eles no círculo, pois de uma semente 
plantada surgirão várias outras. 

O Iniciante 

Um ou mais membros devem responsabilizar-se pelo 
iniciante, do qual têm conhecimento pessoal. É dever do 
membro iniciado apadrinhá-lo para explicar o que está 
abraçando. O estágio seguinte é traze-lo para um dos 
encontros menores de todo o coven e apresentá-lo. Isto 
proporciona ao iniciante e ao coven oportunidade de ob-
servarem-se em circunstâncias não muito formais. 

Se o iniciante sentir-se hesitante nesse estágio, não 
deverá, de maneira alguma, ser influenciado por algum membro 
do coven. Filiar-se ou não é questão de vontade, e não deve 
acontecer por influência indevida de outros. Se decidir que 



 77 

deseja continuar no coven, será dever do padrinho explicar-lhe 
esse compromisso com mais profundidade. O passo seguinte do 
iniciante é a aproximação informal do Oficial do Leste. O Leste, 
então, conferirá se ele realmente compreendeu o que dele está 
sendo esperado. 

Primeiro, que ele fará um juramento no próximo encontro 
para servir num aprendizado de um ano e um dia. 

Segundo, que nunca revelará a alguém os trabalhos 
realizados nos rituais, independente dos ideais e objetivos 
envolvidos nesses trabalhos. 

Terceiro, como todos os membros recebem um nome na sua 
iniciação, o nome verdadeiro de qualquer membro jamais 
deverá ser revelado a um estranho. 

Quarto, que se manterá fiel à fé, ao clã e ao coven em todas as 
coisas. 

Quinto, que aceitará e sustentará todos os julgamentos 
pronunciados sobre ele pela Senhora na presença do coven. 

É comum, após certo tempo, o iniciante sentir que não 
deseja mais prosseguir. Ou então, os membros do coven 
concluírem que seria melhor o iniciante não prosseguir. Sei de 
casos em que a permanência causou danos tanto mentais como 
físicos na pessoa. Em casos deste tipo é melhor partilhar a tristeza 
de perder um companheiro do que permitir a insistência. 

Quando o iniciante sente que não deseja mais continuar, faz 
um voto de silêncio e é, então, formalmente liberado de seu 
juramento. Parte sob amizade e compreensão de que não terá outro 
contato com o coven. 

O caso de alguém que deseja prosseguir, mas não se adapta 
à fé pelas razões expostas, é talvez o mais triste de todos. A pessoa 
deve ser gentilmente afastada do círculo. Porém deve-se explicar o 
porquê da atitude, com o mínimo de mágoa possível. Se o coven 
assim decidir, o membros observam a pessoa discretamente e, se 
ela vier a precisar de ajuda, auxiliam-na. Não é culpa sua se não 



 78 

conseguiu ser bem-sucedida. O fato de ter tentado cria em nós 
obrigações para com ela, que sempre buscamos honrar. 

No caso de um iniciante que, após ter feito o juramento 
solene, não o honra, faz entrar em ação o lado cruel e escuro da fé. 
Se honrarmos sempre o nosso juramento, estaremos apto a 
defendê-lo. Como penitência por pequenas infrações das regras do 
coven, o transgressor é excluído de tantos encontros quantos o 
coven julgar necessários. Isto deve ser declarado pela Senhora e 
registrado pelo Oficial do Leste nos anais do coven. 

Se um iniciado prejudica deliberadamente um dos 
membros do coven, no caso ou de revelar intencionalmente o nome 
de um membro para um estranho, ou revelar os trabalhos internos 
de um ritual, a punição é o afastamento. A pessoa é trazida diante do 
coven, e a espada do julgamento, colocada dentro do círculo. A 
própria Senhora profere o ritual de afastamento. A pessoa é 
avisada da data em que o ritual será realizado, e, mesmo que não 
compareça, o ritual é executado. 

Por último, o Oficial do Leste do coven em questão deve, ele 
mesmo ou por intermédio do Invocador, informar o fato a todos os 
covens que formam o clã. O evento deve constar dos registros do 
clã presidido pelo coven mais antigo. 

Após servir no aprendizado de um ano e um dia, o 
iniciante submete-se ao juramento pleno em seu próprio nome. 
Nesse momento, o iniciante pode reafirmar o uso do seu nome do 
coven ou adotar outro, pelo qual gostaria de ser conhecido. O nome, 
a data e a hora serão anotados pelo Leste nos registros do coven e 
passados para os do clã do coven mais antigo. 

O Homem de Preto 

Manter o contato entre os covens é atribuição do Homem de 
Preto. Figura enigmática, é sempre um membro de um coven mais 
antigo. O símbolo do seu ofício é uma pena de corvo, que deve ser 



 79 

usada discretamente nas visitas à Senhora do coven em questão. Sua 
função é observar, informar e registrar. 

Algumas vezes as circunstâncias requerem os trabalhos de 
todos os covens que formam a tradição, com finalidade específica. 
É seu dever informar às Senhoras dos covens convocados a data, 
hora e objetivo do ritual que estará sendo realizado. É dever da 
Senhora informar sobre a convocação a todos os seus súditos. 

Na qualidade de Homem de Preto, ele está autorizado a 
comparecer a qualquer reunião de um coven do clã. Se desejar, 
poderá participar dos rituais ou permanecer à parte, na posição 
norte, durante os mesmos. Após o banquete, os novos membros 
serão apresentados a ele pelo nome, mas o dele nunca será 
pronunciado. Todos os problemas e pedidos de ajuda lhe são 
encaminhados, e as respostas virão também por seu intermédio. 

A última atribuição deste cargo é relatar para o coven 
principal os acontecimentos dignos de nota que aconteceram, 
para que o Leste possa manter precisa avaliação nos registros do 
coven em questão. Ao mesmo tempo, as perguntas e os pedidos 
serão tratados pelo coven principal, e as respostas, passadas para 
ele. Quando houver necessidade de algum contato a distância, a 
Senhora (ou, se o coven decidir, o Invocador) terá o seu endereço 
ou, talvez, o número do seu telefone para contatá-lo, a fim de 
considerar algum assunto importante o suficiente para justificar a 
chamada. 

Na maioria dos casos esses assuntos pertencem a deter-
minadas categorias: anunciar o nome de alguém que está sendo 
afastado, para que seja retirado dos registros e para que o restante 
do clã seja informado, ou no caso de necessidade de curar ou de 
auxílio a um membro que esteja com problemas. Finalmente, há o 
caso de se lançar uma maldição para proteção de um coven ou de 
um membro que esteja tendo problema com uma pessoa ou grupo 
de pessoas. Não se trata de situação determinada levianamente, 
pois haverá um preço a ser pago, e, ao mesmo tempo, deveremos 
estar preparados para nos defender também. 



 80 

Outra regra ou lei relativa ao Homem de Preto é que, 
enquanto está cuidando dos assuntos do clã, poderá solicitar 
alimento e abrigo ao coven durante a visita. Em geral, existe algum 
membro em posição de oferecer-lhe hospitalidade, e ele contribuirá 
de alguma forma para as despesas. 

O Invocador 

O Invocador, como já mencionado, é dos cargos que, 
embora não seja crítico para o bom desempenho do coven,deve ser 
levado em consideração. Por um lado, um oficiante a mais cria 
mais tarefas para serem realizadas pelos membros durante os 
covens, e talvez haja um novo Invocador a cada ano. Por outro, o 
Invocador auxilia o Leste, o responsável pelos registros do 
coven, a desviar as solicitações para outros membros. O 
Invocador também pode verificar se os registros mantidos são 
verdadeiros e, se o coven assim o determinar, assinar como 
testemunha. 

Outra tarefa que, em geral, é atribuída ao Invocador é o 
transporte de ida e vinda dos encontros, bem como a 
confirmação com o Oficial do Leste de que todo o material 
necessário para o ritual esteja no local do trabalho. 

Antes da última parte da jornada a pé para o local, o 
Invocador confere se tudo está pronto para a chegada do grupo. 
Sua outra tarefa é verificar se o que deve voltar não está esquecido, 
sendo o último a deixar a área do trabalho. É surpreendente o 
número de vezes que alguém tem que voltar por alguma coisa, 
como uma faca esquecida. 

Como mencionado, o Invocador é também quem mantém 
contato com o Homem de Preto. Eles se encontram e vão, antes da 
convenção, ao local onde todos se reunirão, e também é ele quem 
apresenta os novos membros ao Homem de Preto. 

Como mencionei anteriormente, esse não é um cargo de vital 
importância para o coven, pois essas tarefas estão em geral 



 81 

associadas ao Leste. Entretanto, o ofício do Invocador é parte da 
tradição antiga, e, como tal, positiva dentro do grupo. Além disso, 
ter alguém designado para tratar do lado prático e resolver os 
problemas antes de um encontro facilita a vida de todos. 



 82 

2 - Juramentos do Coven 

O Juramento da Iniciação 

Esse juramento é sempre proferido para o iniciante dentro 
do círculo, antes do começo de qualquer ritual. A única exceção é 
o ritual da Véspera de Todos os Santos, que por ser de natureza 
diferente, não admite iniciação dentro do círculo. Se houver 
necessidade de se iniciar alguém na ép oca desse ritual, ele será 
realizado da mesma maneira, mas durante uma cerimônia especial. 

Como parte do juramento, o iniciante segura uma pequena 
vela, a vela da alma, dentro do círculo. Já posicionado, o Leste fala 
em primeiro lugar: 

Leste: "Quem se responsabiliza por esse candidato?" 
Responsável: "Eu [profere seu nome no coven] me respon-

sabilizo." 
Leste: "Foi a ele/ela explicado na íntegra o que está para lhe 

acontecer?" 
Responsável: "Sim. Eu mesmo o fiz." 

O Leste, então, se dirige ao candidato: 

Leste: "Você compreende plenamente essa juramento que 
está por fazer e tudo o que ele envolve?" Candidato: 

"Sim, eu compreendo." 
Leste: "Você escolheu de sua livre vontade prestar esse 

juramento?" 
Candidato: "Eu o fiz, de livre e espontânea vontade." Leste: 
"Então, ajoelhe-se diante de mim e acenda a sua vela 

da alma com o fogo." 

O candidato assim o faz e segura a vela com ambas as mãos. 

Leste: "Você jura servir um ano e um dia como iniciante?" 



 83 

Candidato: "Sim, de minha livre vontade." 
Leste: "Você jura manter todos os trabalhos do coven como sagrados 

e nunca os revelar a um estranho?" 
Candidato: "Sim, de minha livre vontade." 
Leste: "Você jura nunca revelar o nome de qualquer um dos 

membros do coven a qualquer estranho?" 
Candidato: "Sim, de minha livre vontade." 
Leste: "Você jura manter-se fiel a todas as leis e regras deste cooenl" 
Candidato: "Sim, de minha livre vontade." 
Leste: "Você jura renunciar a todas as outras fés e chamados, 

devotar-se aos ideais, objetivos e adoração da Mãe, manter-se 
fiel à fé e a estes companheiros escolhidos?" 

Candidato: "Sim, de minha livre vontade." 
Leste: "Então repita depois de mim: 'Eu [nome] juro solenemente 

obrigar-me a este juramento... invocar os Mais Antigos por 
testemunho e observância ao meu juramento... Prometo manter-
me firme aos meus votos pela minha própria alma... Se romper 
com a minha palavra, que os Deuses Obscuros do Submundo me 
derrubem... e apaguem a luz da minha existência... como faço 
agora com essa vela, símbolo da minha vida passada.'" 

A vela é, então, apagada. O Leste fala: 

Leste: "Acenda para você uma nova luz com esse fogo. Esse é um 
símbolo da sua nova vida, escolhida livremente por você e à 
qual se une livremente. Que o espírito que o trouxe para nós 
permaneça com você e seja a luz da sua inspiração pelo resto 
dos seus dias. Agora, levante-se, pois a Senhora do círculo 
deseja cumprimentá-lo." 

O candidato levanta-se, e, com a vela acesa, dirige-se para a 
Senhora, que está aguardando, em sua posição usual no círculo, ao 
norte. Ajoelhando-se mais uma vez, o candidato coloca a vela no 
chão ao seu lado e as suas mãos entre as mãos da Senhora. 

Candidato: "Senhora, eu assumo compromisso com esse coven, 
contigo e com todos os outros membros deste grupo. Sob o 



 84 

nome escolhido [o candidato fala o nome], juro servir a esse 
nosso círculo e a tudo que ele significa e representa. Juro pela 
minha honra." 

Senhora: "Então,levanta-te, irmão/irmã [diz o nome do candidato], e 
une-te à nossa congregação. Pois agora tu és parte verdadeira de 
nós." 

Iniciado: "Senhora, vimpor amor. Pelo amor eu me uno. Pelo amor 
permaneço. Cumprirei minha promessa para obter o meu lugar 
no círculo." 

A Senhora auxilia o iniciante a levantar-se, e, ainda 
segurando as suas mãos, beija-o em ambas as faces. 

Senhora: "Vai e fica com os que te estão aguardando para que 
possamos seguir no Caminho e trabalhar à nossa maneira 
juntos." 

Iniciado: "Eu obedeço às tuas ordens, Senhora." 

O iniciante inclina-se e afasta-se para unir-se aos outros em 
torno do fogo. Esses abrem o caminho para ele e se dão as mãos, 
prontos para iniciar o ritual, que a Senhora abre com a Oração do 
Santo Graal. 

 
 

O Juramento do Membro Iniciado 

Este não é somente o juramento de reafirmação de um 
membro quanto aos objetivos, ideais e dogmas da fé como praticada 
pelo clã, mas também o reconhecimento por parte do membro que, 
prestando esse juramento, mostra o desejo de aceitar as 
responsabilidades que são parte do desenvolvimento de um 
coven, por exemplo, a disposição de desempenhar o papel de 
oficiante e, por último, de ampliar os interesses da fé dentro do 
clã, iniciando um grupo próprio, com a mesma estrutura de 
sistema. 



 85 

Mais uma vez, esse juramento é realizado dentro do círculo 
antes de iniciar o ritual. Como a data da cerimônia é conhecida de 
antemão, é dever do Leste assegurar que a espada do coven 
esteja dentro do círculo e colocada cuidadosamente um pouco 
afastada. Em vez de a Senhora ocupar seu lugar comum no norte, 
ela fica ao lado do fogo sagrado, com a congregação formando um 
círculo à sua volta. Ela inicia a cerimônia: 

Senhora: "Um de nós está pronto para fazer o juramento da 
fraternidade. Eu convoco cada um para dar testemunho desse 
juramento e para que seja realmente feito sob as leis do nosso 
grupo. Chamo agora o Senhor do Leste para trazer a Espada da 
Justiça, sobre a qual esse juramento será pronunciado." 

O Leste traz a espada para a Senhora. Ela a desembainha e 
devolve a bainha ao Leste. Esse volta à sua posição no círculo. 

Senhora: "Chamo o irmão/irmã [diz o nome no coven] para 
anunciar diante de todos nós reunidos que ele/ela faz esse 
juramento de livre e espontânea vontade." 

Candidato: "Assim o afirmo, Senhora, e que livremente assumo 
todas as obrigações requeridas por esse juramento." 

Senhora: "Chamo a minha irmã, a Senhora do Sul, para colocar o seu 
cordão em torno do pescoço do irmão/irmã [nome no coven] e 
depois conduzi-lo diante de mim." 

Sul: "Eu obedeço às suas ordens, Senhora." 

A Senhora do Sul, segurando o seu cordão na mão, 
aproxima-se do candidato. Formando um laço com o cordão, 
segurando as duas extremidades na mão, ela o passa por cima da 
cabeça do candidato. 

Sul: "Que, por esse laço, que você seja conduzido ao destino que 
você próprio escolheu. Você escolheu atender ao chamado que 
o trouxe ao nosso círculo. Agora, eu o conduzo ao seu 
compromisso final." 



 86 

Com o cordão ainda passado no pescoço do candidato, a 
Senhora do Sul o leva até a Senhora. 

Sul: "Senhora, como ordenou, eu trouxe [nome] para o seu 
compromisso final." 

Ela entrega as extremidades do cordão para a Senhora e volta 
para a sua posição. A Senhora, com a espada na mão direita e o 
cordão na esquerda, ergue a lâmina em direção ao candidato e 
ordena que se ajoelhe e segure a lâmina com ambas as mãos. 

Senhora: "Repita depois de mim: 'Eu [nome] juro solenemente, por 
tudo que é sagrado, obedecer às leis e elevar o espírito deste 
nosso coven. Manter-me fiel à fé e aos seus vínculos. Entregar-
me inteiramente ao serviço e ao auxílio de todos os que 
pertencem à congregação. Aceitar de boa vontade o cargo de 
oficiante e realizar as obrigações da melhor maneira que me for 
possível. Servir ao coven, e, por seu intermédio, à Senhora, com 
todo o meu coração e a minha alma. Aceitar a disciplina que a fé 
me destinar, para que os hábitos e os ritmos do nosso culto não 
sejam perturbados por qualquer animosidade trazida para 
dentro do círculo. Mais uma vez invoco a Senhora e os 
Deuses Antigos para testemunhar o meu juramento. Se 
conscientemente o romper, estarei pronto para ser julgado pela 
espada e, pela espada, aceitar o afastamento e todas as 
implicações decorrentes. Eu juro, em nome da Nossa Senhora 
da Noite/" 

Após o candidato haver terminado de repetir o juramento, a 
Senhora o faz levantar. Beija o candidato em ambas as faces como 
sinal de aprovação. 

Senhora: "Bem-vindo à nossa congregação. Por meio deste 
juramento, tu te tornaste um de nós." 

A Senhora, então, convoca o Sul com essas palavras: 

Senhora: "Minha Senhora do Sul, conduz esse irmão/irmã 



 87 

de volta ao seu lugar na congregação." Sul: "Eu 
obedeço às suas ordens, Senhora." 

Antes de retornar com o novo membro, o Sul recebe seu 
cordão de volta das mãos da Senhora, colocando-o na cintura. Ela 
se vira para o novo membro e segura a dele com a sua mão direita. 
Ao mesmo tempo, beija-o em ambas as faces. 

Sul: "Assim como eu te trouxe para a Senhora por um cordão, da 
mesma forma eu te trago para o seu lugar pela mão. Com a união 
das mãos simbolizamos a união de todos dentro do círculo." 

Ela, então, leva o novo membro para o seu lugar. 
Na parte final da cerimônia, a Senhora chama o Leste para 

levar a espada de volta. Ele assim o faz, embainhando-a e colocando-
a em lugar seguro antes de voltar à sua posição. 

 
A Senhora deixa o círculo dos membros e retorna à sua 

posição usual no norte. Ela se volta para o grupo e diz: 

Senhora: "Que se inicie o ritual." 

Ela sinaliza para iniciar o ritual, repetindo a Oração do Santo 
Graal. 

 

O Juramento do Ofício 

Por meio do juramento do ofício, a pessoa que se dispôs 
ser escolhida adquire novos deveres e obrigações em nome do 
coven. A força de qualquer coven está no caráter das pessoas que a 
realizam. Maus oficiantes, coven infeliz; bons oficiantes, coven 
feliz. Portanto, antes de considerar a ocupação de um cargo, 
devemos estar seguros interiormente de que as nossas razões são 
corretas e de que não estamos em busca de auto-
engrandecimento ou de exercer poder com finalidades pessoais. 



 88 

Um oficiante deve ser um líder no sentido verdadeiro da palavra. 
Portanto, antes de se candidatar, a pessoa deve perguntar-se 
algumas coisas para assumir as responsabilidades envolvidas: 

Quais são as minhas razões para desejar o cargo? Estou 
pensando em mim mesmo ou em ampliar os interesses do clã por 
meio dos meus esforços? 

Tenho a paciência, a compreensão e a tolerância necessárias 
para o posto? 

Tenho a força e a calma interiores necessárias para ser claro 
e objetivo nas decisões que for chamado a tomar em nome do 
coven ou do clã? 

Desejo responsabilizar-me por essas tarefas durante sete anos 
e tenho força de caráter para renunciar se sentir que estou falhando 
na realização das tarefas? 

Mais uma vez, esse juramento é realizado dentro do círculo, 
mas, em vez de ser feito antes de um ritual, como acontece com os 
outros, ocorre quando se consegue reunir um número máximo de 
membros em data a ser decidida pela Senhora. Os membros não se 
reúnem dentro do círculo. Eles se espalham em torno. As únicas 
pessoas dentro do círculo são a Senhora e os oficiantes presentes. 

Como se trata de cerimônia e não de ritual, o círculo é feito 
da maneira comum, omitindo-se, entretanto, a consagração e a 
invocação dos deuses para guardarem a área sagrada. Se um dos 
oficiantes for o Leste, trará para dentro do círculo a espada do 
coven. Se o oficiante que for prestar o juramento for o Leste, ela 
será trazida pelo Oeste ou pela Senhora. 

Como não há propósito mágico nesse ritual, o cabo ou a 
vassoura que forma aponte é colocada emposição para que o novo 
oficiante possa cruzá-lo para entrar no círculo. A Senhora assume 
seu lugar próximo ao fogo, com os outros oficiantes reunidos atrás 
dela. Mais uma vez, ela abre os procedimentos com a Oração do 
Santo Graal: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida 
Vem a mim nesse momento com o teu ventre 

condescendente. 



 89 

Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o 
meu espírito buscador sirva ao Santo Graal. 

Há uma pausa de alguns momentos para que a 
congregação sinta interiormente a solenidade da ocasião. A 
Senhora, então, prossegue: 

Senhora: "Chamo o irmão/irmã [nome] para entrar no círculo e 
ficar diante de mim." 

O novo oficiante obedece, passando por cada canto, 
iniciando com o Leste e invocando o nome do espírito daquele 
quadrante pelo nome, usando uma invocação sua. Após 
terminar, ele se coloca diante da Senhora e a encara. 

Senhora: "Tu propuseste o teu nome para ser oficiante em nosso 
coven. Com o consentimento da congregação, estou autorizada 
a chamar-te para esse ofício." 

Candidato: "Assim é, Senhora, e aqui estou para receber esse cargo 
das tuas mãos." 

Senhora: "Pela última vez e na presença de todos, eu pergunto 
mais uma vez: Desejas ocupar esse cargo e cumpri-lo segundo 
os princípios da tua fé?" 

Candidato: "Assim o desejo, Senhora." 
Senhora: "Ajoelha-te diante de mim, segurando a lâmina da Espada 

da Justiça com ambas as mãos, e repita o juramento depois de 
mim." 

O candidato se ajoelha e curva a cabeça em homenagem à 
Senhora. 

Senhora: "Eu [nome] juro em nome da Mãe, Nossa Senhora da Noite 
e pela fé que abrigo em meu coração... que, de livre vontade e 
pelo chamado interior, aceito as obrigações decorrentes da 
ocupação do cargo de [título]... Que cumprirei as funções 
desse ofício humilde e apropriadamente, com devido respeito 
à Nossa Senhora e seu Consorte e Filho Cornudos... Que 



 90 

trabalharei dentro das tradições do nosso clã para ampliar os 
objetivos da nossa fraternidade e que serei um guia leal para 
todos os que escolherem entrar em nossa aliança sagrada... 
Também prometo que, se falhar contra a minha vontade ou não 
desejar, ou não me sentir capaz de desempenhar os deveres 
desse ofício... alegremente renunciarei e deixarei que outro 
ocupe o meu lugar... Pois a honra do ofício não é para mim, mas 
para honrar a Nossa Senhora, Rainha dos Céus... Por tudo que 
considero sagrado e pela minha própria alma, Juro permanecer 
fiel a esse meu juramento, pois não busco o poder, mas recebê-
lo de onde ele é dado... Eu invoco a Senhora dos lugares 
elevados e solitários para testemunhar o meu juramento e peço a 
sua ajuda para permanecer fiel." 

Passando a espada para um dos oficiantes que está por trás 
dela, a Senhora diz ao novo oficiante que se levante. Ela se 
aproxima o suficiente do novo ou nova oficiante para tocá-lo e, 
então, diz: 

Senhora: "Do meu peito para o teu peito."(Com a mão direita ela 
toca seu peito e depois o peito do novo oficiante). "Da minha 
coxa para a tua coxa."(Com a mesma mão ela toca na sua coxa 
e depois a coxa do novo oficiante, antes de prosseguir.) "Eu 
transfiro um punhado do poder dado a mim por direito de 
ofício para ti, novo/nova Senhor/Senhora de [título]." 

Novo oficiante: "Eu te agradeço, Senhora, com todo o meu coração, 
e oro para que seja digno deste cargo." 

Senhora: "Ainda existe uma coisa a ser feita. Mais uma vez, peço-te 
que te ajoelhes." 

O novo oficiante assim o faz. O outro oficiante derrama 
vinho na taça e a entrega à Senhora. Ela a oferece ao oficiante que 
está ajoelhado, com as seguintes palavras: 

Senhora: "Vem, junta-te a mim nesta festa simbólica que é especial 
somente para ti e para mim." 



 91 

O novo oficiante bebe metade do vinho e devolve a taça à 
Senhora, para que ela a termine. Ela assim o faz e passa-a para o 
oficiante que a trouxera. Este, por sua vez, dá à Senhora um 
pedaço de pão, que ela parte ao meio. Dando um deles ao oficiante 
a seus pés, ela diz: 

 
Senhora: "Coma o pão que parti diante de ti, pois esta é a nossa 

festa particular, símbolo da união mística que me une a ti." 

Ambos comem o pão, e, quando terminam, a Senhora estica 
os braços para ajudar o novo oficiante a se levantar. Então o beija 
em ambas as faces, dando-lhe as boas-vindas. 

A parte final da cerimônia é quando a Senhora, levando o 
novo oficiante pela mão e com os outros oficiantes atrás, dirige-se 
primeiro ao Norte, e, seguindo pelo perímetro do círculo, passa 
pelo Leste, executando o ritual de apresentação do novo oficiante 
à congregação. 

Após isto, ela ajuda todos a cruzarem a ponte e fecha o 
círculo, retirando a haste ou a vassoura. O procedimento comum é 
a realização de uma festa para celebrar a posse do(a) novo/nova 
Senhor/Senhora de um quadrante: Leste, Sul, Oeste e Norte. Como 
é comum nessas festas, todos trazem comida ou bebida para ser 
partilhada. 

 

O Juramento à Grande Senhora 

De alguma maneira é designação incorreta, pois, na 
verdade, a Senhora se abre para a Mãe ao mesmo tempo que faz o 
juramento de ofício. Por um lado, se está comprometendo a liderar 
o coven. Por outro, está invocando a Deusa para ligar-se a ela em 
união mística de alma e espírito. Se não houver essa união 
(conhecida nas outras tradições como "contato com o eu interior"), 
os trabalhos do coven serão superficiais e vazios, pois ela é a 
ponte, o elo entre a Deusa e a congregação. Para ela, por meio dela 



 92 

e partindo dela, flui o poder para o grupo. Por isso a Senhora 
tem que ser uma pessoa de vontade forte para sustentá-lo. 

Diz-se que as Senhoras (ou Grandes sacerdotisas, como são 
chamadas em algumas tradições) não nascem, chegam, e, de 
alguma maneira, eu concordo. Ninguém escolhe esse cargo 
somente porque se sente atraída. Elas são chamadas pela própria 
Mãe. 

Então, como descobrir uma candidata apropriada dentro 
do grupo ou do cove.nl Em primeiro lugar, os membros femininos 
do coven recebem os votos dos ofician-tes. Após um ou mais nomes 
serem escolhidos, os oficiantes fixam data para um encontro dentro 
do círculo demarcado para esse propósito. Parcialmente por 
discussão e parcialmente por inspiração, o nome da Senhora 
torna-se conhecido. É dever do Leste aproximar-se da escolhida 
para obter o seu consentimento quanto à seleção. Se conseguir, os 
oficiantes estabelecem data para uma reunião geral de todos os 
membros, a fim de que sejam informados e apresentados à nova 
Senhora. 

Nesse encontro, há um momento destinado ao juramento do 
ofício; ele é marcado com tempo hábil para que a Senhora se 
prepare. Em geral passam-se quatorze dias após a apresentação. 
Esse tempo também dará oportunidade a um grupo ou coven 
recentemente formado de conseguir uma pequena jóia em prata para 
ser usado como emblema ou símbolo do ofício. Considero um par 
de braceletes de prata o ideal, pois poderão ser passados para as 
outras Senhoras do coven sempre que houver necessidade. Como 
mencionado anteriormente, a Senhora deverá renovar seu 
juramento com o mesmo ritual ao final de cada sete anos ou, então, 
renunciar. Neste caso, a nova Senhora recebe os braceletes como 
emblema do ofício na cerimônia do juramento ou a antiga 
Senhora é com eles reinvestida quando confirma o juramento. 

O círculo é traçado, em geral pelo Leste, que, ao em vez de 
deixar o círculo e receber o grupo das mãos da Senhora para 
arrumá-lo, ele mesmo recebe o grupo, arruma-o e volta para o 



 93 

círculo. (Ele tem que agir desta forma, pois, nesse momento, 
tecnicamente, o coven não tem uma Senhora.) 

Então, dirigindo-se a cada quadrante, começando pelo leste 
e depois descendo, ele invoca o aspecto de quadrante com as 
palavras: 

Leste: "Invoco o espírito [nome do quadrante] para estar conosco e 
dar testemunho deste nosso ato de adoração." 

Dirige-se para o fogo e realiza o ritual da consagração do 
círculo (ver p. 155-159). Seu movimento seguinte é retornar à ponte 
e auxiliar os outros três oficiantes a entrarem no círculo, e, em 
seguida, o restante do grupo. Quando todos já se encontram no seu 
interior, o Norte fecha-o retirando a vassoura, deixando-a próxima 
do bordo do círculo. Ela, então, se reúne aos outros que estão 
dispostos em forma de arado em torno do fogo sagrado, com a parte 
aberta voltada para o Norte. A Senhora que prestará o juramento 
dirige-se para sua posição no Norte e próximo do bordo do círculo, 
esperando a convocação do Leste para que ela se una à 
congregação. 

Como no caso do juramento do membro, a Senhora jura 
pela espada do coven. Entretanto, no seu caso, a lâmina não lhe é 
oferecida. Ela segura a arma pelo punho, com a lâmina apontando 
para o alto, enquanto assume o compromisso. Mais uma vez, é o 
Leste que tem a custódia da espada, enquanto os braceletes estão 
sob os cuidados das Senhoras do Norte e do Sul. O taça e o vinho 
estão sob a responsabilidade do Oeste. Quando tudo está pronto, o 
Leste fala: 

Leste: "Irmãos e irmãs, esta noite, surgindo de dentro das nossas 
fileiras, teremos uma Senhora. Uma de nossa própria escolha, 
que se comprometerá diante de nós a servir a Deusa e a liderar 
esse coven para adorá-la... Chamo agora essa Senhora para que 
se una a nós." 

Ela vem, caminhando por entre a congregação, até ficar 
próxima e defronte do Oficial do Leste. 



 94 

Leste: "Senhora, aceita de mim, em nome da Deusa, essa 
espada, para que possas jurar sobre ela." Senhora: "Este 

é o meu desejo." 

Ela toma a espada desembainhada das mãos do Leste e a 
segura pelo punho. Primeiro tocando o ponto no chão e depois, 
sustentando-a com a lâmina para o alto, ela pronuncia os votos: 

Senhora: "Assim como essa espada primeiro toca a terra e depois é 
voltada para os céus... eu prometo agir como verdadeira ponte 
entre a Nossa Senhora e a sua congregação... Agir com 
integridade e sem favoritismo... Trazer a harmonia para a nossa 
fraternidade, a fim de que possamos ser verdadeiramente uma 
reunião de mentes afins... Ser útil para aqueles que buscam en-
contrar o caminho da iluminação... Ouvir o coração e a mente 
em relação ao que é dito dos outros... Olhar por trás do véu que 
esconde os mistérios e ajudar os outros para que façam o 
mesmo... Servir a essa congregação por meio do cargo de 
Senhora... E, acima de tudo, ser leal à Deusa e a tudo o que ela 
representa... e conduzir o nosso coven em sua adoração... Por 
essa espada e pela minha alma... eu prometo." 

A Senhora beija a espada e a entrega de volta ao Leste. O 
Leste chama as Senhoras do Norte e do Sul para que apresentem os 
símbolos do cargo. Essas se aproximam em silêncio da Senhora, que 
estende os braços para receber os braceletes que lhe são colocados 
nos pulsos. Quando isto é feito, elas se inclinam e voltam aos seus 
lugares. O Leste então fala: 

Leste: "Tuas duas irmãs te trouxeram os símbolos do teu cargo. 
Lembra-te de que eles são usados para todos nós, e que em nosso 
nome agirás como Senhora deste coven." 

Senhora: "Meu Senhor do Leste, prometo lembrar bem disto, e, se 
esquecer, peço que todos vós me lembrem da minha promessa. 
E, ao término dos meus sete anos, estarei pronta para ser 
julgada pelos meus méritos por todos vós antes de 
reconfirmar esse meu juramento." 



 95 

É a vez de o Senhor do Oeste ficar defronte da Senhora e lhe 
oferecer a taça com vinho, e proferir as palavras: 

Oeste: "Senhora, eu te ofereço essa taça, como símbolo do Caldeirão 
da Inspiração. O vinho simboliza a sabedoria e o conhecimento 
contidos no caldeirão. Ao beber profundamente do vinho, 
beberás profundamente do caldeirão, e uma parte da sabedoria 
será passada para todos nós, pela graça da Nossa Senhora e de 
tudo o que ela representa." 

Senhora: "Eu lhe agradeço, meu Senhor do Oeste, e oro para que 
esse símbolo se torne realidade e que as camadas de escuridão 
saiam de nossos olhos para que possamos ver com clareza o 
caminho que escolhemos trilhar." 

A Senhora segura a taça com o braço esticado acima de sua 
cabeça e invoca a Mãe com a Oração do Santo Graal: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida 
Vem a mim neste momento com o seu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o 

meu espírito buscador sirva ao Santo Graal. 

Ela bebe da taça e a vira de cabeça para baixo, mostrando que 
está vazia. A Senhora a devolve ao Oeste com as palavras: 

Senhora: "Bebi profundamente do vinho e agora oro para que o que 
fiz simbolicamente possa tornar-se realidade e que eu possa ter 
garantido para mim bastante sabedoria. Eu a peço, em nome da 
Mãe." 

 
O Leste se dirige, então, à congregação. 

Leste: "A nossa Senhora prometeu servir a nós. No que nos toca, 
nós prometemos lhe servir. Como foi por todos aceito, e em 
nome de todos, eu os conduzirei a isto." 



 96 

A congregação se ajoelha. O Leste se aproxima da Senhora e 
se ajoelha também. Ela segura as mãos dele entre as suas. 

Leste: "Em nome da Senhora Nossa Mãe e no interesse de todos... 
prometo servir-vos fielmente em pensamentos, palavras e atos... 
Manter a dignidade do nosso cargo... e obedecer a todas as 
instruções legítimas, segundo os princípios da nossa fé... Buscar 
servindo a vós, a Mãe, Nossa Senhora, e a tudo o que ela 
representa... Na verdade, honestidade e sinceridade, no 
interesse de todos nós, eu prometo." 

Coven: "Em nome da Nossa Senhora, assim será feito." 

Senhora: "Aceito a vossa lealdade como é devida à Mãe. Em Seu 
nome, eu a recebo." 

Todos se levantam e se inclinam diante da Senhora. Ela 
devolve o cumprimento, cruzando os braços na altura do peito e 
se inclinando também. Então, volta para a sua posição no Norte e, 
colocando a vassoura por cima do bordo do círculo, abre outra vez 
o portão para o mundo exterior. O Leste conduz todos para fora do 
círculo. 

A Senhora, em vez de deixá-lo, fecha-o por trás deles e 
retorna para o fogo sagrado. A congregação distancia-se, 
deixando-a dentro do círculo. 

O que acontece em seguida é assunto entre a Senhora e a 
Deusa. É o momento em que se realiza o pacto ou o elo especial 
entre elas, e não envolve nenhum outro membro do coven. A única 
coisa que a congregação tem a fazer é esperar que ela deixe o que é 
agora o seu círculo, quando se sentir pronta para isto. 

Pode haver uma festa de celebração em seguida, e em geral 
cada membro leva comida ou bebida para ser partilhada por todos. 



 97 

III – Instrumentos e Símbolos 



 98 

l - Os Instrumentos de Trabalho 

Na maioria das religiões existem determinados recipientes e 
objetos que adquirem significado sagrado e ritualístico. A Arte 
também possui os seus. Na verdade, como fé que durante longo 
tempo teve que sobreviver oculta, ela é particularmente rica em 
artefatos sagrados. 

Como era perigoso possuir esse tipo de instrumento, a 
maioria deles era de natureza doméstica e comum. Independente 
disto, tinham e ainda têm natureza religiosa, rica no significado e 
no uso simbólico. Por isso vamos falar agora dos instrumentos 
comuns e sobre o seu uso e significado dentro da fé. 

Os instrumentos podem ser claramente divididos em duas 
categorias, isto é, os pessoais e os que pertencem ao coven. 
Entre os pessoais, os básicos são: primeiro, a faca; segundo, o 
cordão; terceiro, a estaca. O coven possui seis, a saber: a taça, a 
faca, a estaca do altar, a vassoura, a espada e o caldeirão. Este 
último é opcional, principalmente pela dificuldade de se obter 
algum conveniente e em boas condições de uso. Porém, é 
muito importante ter um caldeirão, e, se houver lugar em que 
possa ser colocado permanentemente, fará parte dos símbolos do 
altar. 

Iniciando com os objetos pessoais e depois passando para 
os do coven, faremos um pequeno resumo sobre cada um, seu 
significado e uso particular em relação à Arte. Como serão 
descritos resumidamente, os interessados poderão — e devem — 
pesquisar sobre eles. Uma investigação dessa natureza é 
proveitosa tanto para quem a faz quanto para o coven e também 
para a fé. 



 99 

A Faca 

No nível pessoal, é símbolo de poder. Como instrumento, 
possui a capacidade de direcionar a vontade sob a forma de energia 
mágica. Nos trabalhos internos, é usada como ponto focai para 
concentração, durante a Dança do Moinho, e como indicador da 
direção dessa energia, quando levantada. Utilizada nesse contexto, 
serve ao mesmo propósito do bastão ou da espada do mago. 

O outro aspecto que ela assume é de natureza sexual, e, 
como símbolo fálico, é usada na consagração do vinho. Em 
reuniões gerais do coven, o ritual é realizado com a faca do coven, 
mas, durante trabalhos realizados por dois membros e nos rituais 
mensais, quando são realizados por um pequeno grupo do coven 
ou por somente dois participantes, utiliza-se a faca do par que está 
oficializando a cerimônia. 

Pelo aspecto de fertilidade inerente à Antiga Fé, é 
incompatível com a natureza e a criação de vida que uma pessoa 
possa consagrar o vinho dentro de uma taça. Excetuando o 
nascimento por intermédio de uma virgem, a vida pode ser criada 
somente pela penetração da mulher pelo homem, fertilizando seu 
óvulo. Assim também acontece com o vinho dentro da taça. 
Somente por meio do simbolismo do ato sexual poderá o vinho ser 
transformado de simples vinho em fluido misticamente enaltecido, 
contendo pequena porção da sabedoria do caldeirão sagrado, 
representado pela taça. Ao baixar a faca para dentro da taça com 
vinho, levada por uma mulher, temos o simbolismo da união entre o 
masculino e o feminino no ato da criação, energizando a taça com 
a vida e com a sabedoria das eras contidas no interior daquela 
vida. 

Num nível mais prático, a faca é usada para marcar ou traçar 
o círculo de trabalho tanto para o coven quanto no nível individual. 
Dessa forma, quando o trabalho é exterior, torna-se equivalente ao 
arado. Nas histórias antigas, a fundação de uma nova cidade era 
marcada, arando-se as linhas de fronteira para delinear seus 
limites. Era sempre feito em atitude profundamente reverente e 



 100 

religiosa, invocando os deuses para que reconhecessem as 
fronteiras e para auxiliar, favorecer e proteger tudo o que fosse 
construído dentro daqueles limites. 

Hoje fazemos os mesmos pedidos ao marcar ou traçar o 
perímetro do círculo. Feita a marcação, os deuses e deusas são 
invocados para que o círculo seja "comparado a uma parede de 
pedra em torno do seu bordo e para proteger tudo o que estiver no 
seu interior". Quando utilizada para esse propósito, a faca torna-se 
de facto o arado de pontas de ferro sagrado, que tanto cria um 
limite sagrado quanto o destrói, como no caso da antiga cidade de 
Cartago — os romanos ritualisticamente araram o seu solo e a 
amaldiçoaram formalmente, cobrindo-o com sal. 

Em outro nível, a faca é usada da maneira comum, isto é, 
para cortar coisas. Quando uma pessoa descobre o galho de árvore 
que servirá para a sua estaca, reza a tradição que esse deverá ser 
cortado com uma faca ritualística. Quando cortamos as folhagens a 
fim de montar uma guirlanda para ser usada sobre a estaca, mais 
uma vez a faca ritualística é utilizada. Ela também é usada para 
cortar os alimentos durante o banquete após qualquer ritual. 
Resumindo, é um objeto comum que, no passado, não levantava 
dúvidas sobre quem a usasse. Na verdade, esperava-se que todos 
tivessem uma. 

Tradicionalmente, a faca é consagrada por quem a possui e é 
de uso estritamente pessoal. Também segundo a tradição, todo 
membro do sexo masculino pertencente ao coven deve forjá-la, 
enquanto as mulheres recebem as suas, forjadas pelo companheiro de 
trabalho ou por um membro do coven que saiba fazê-lo. Infelizmente 
hoje em dia são poucas as pessoas que têm conhecimento necessário 
para forjar e temperar uma lâmina e, em geral moram muito longe. 
Além disso, uma faca com a lâmina forjada artesanalmente custa 
caro. Sei disto porque uma das minhas facas é forjada à mão. Foi-
me dada de empréstimo para ser usada nessa vida. Se tivesse que 
comprar uma, ela me custaria uma boa soma de dinheiro, mesmo 
que a lâmina tivesse apenas 10 cm. Minha primeira faca ritualística 
foi uma faca de caça. Ela foi limpa ritualisticamente e consagrada pelo 



 101 

mestre do nosso coven. Tive sorte por ele ter feito isto por mim. A 
maioria das pessoas adquire uma que lhes seja simpática, e elas 
mesmas a consagram. 

Qual o objetivo e o aspecto teológico por trás da 
consagração de uma faca? 

(1) Limpar a lâmina de sua história anterior. Retirar todas as  
influências seculares que existiram na sua execução. Apresentá-la, 
na sua consagração, limpa e sem influências, pronta para ser 
recarregada com o poder mágico. A limpeza é realizada 
ritualisticamente sob a invocação dos quatro elementos: terra, ar, 
fogo e água. 
(2) Carregar magicamente a faca com uma parte do poder que 
existe dentro do círculo. Instilar na faca um pouco da nossa 
identidade de personalidade, de modo que ela se tome parte de 
nós, e, por nosso intermédio, que parte da nossa vontade se 
manifeste por meio da faca. Como objeto mágico, ela se constitui 
extensão do nosso braço, cuja ponta é um foco de energia gerada 
para fim determinado. Resumindo, a faca torna-se expressão 
física de parte da nossa alma, pois dentro da aura dessa faca está 
uma parte da nossa alma. Um juramento feito com a faca significa 
o mesmo que jurar pela própria alma. Para um verdadeiro 
membro do coven, ele e a faca são uma coisa só. 

As civilizações antigas davam grande valor à natureza 
sagrada da lâmina. Por isso, o reconhecimento da personalidade 
de determinadas lâminas e dos seus nomes emprestava-lhes certo 
tipo de vida própria (por exemplo, a espada do Rei Artur, 
Excalibur). Se alguém sentir necessidade de personalizar sua faca 
com um nome, nada melhor do que o nome do primeiro ato mágico 
realizado após sua consagração. 

Os rituais de limpeza e consagração da faca e dos outros 
instrumentos serão descritos posteriormente. 

Um ponto que deve ser lembrado é que a faca é ins-
trumento sagrado e, como tal, deve ser tratado com reverência e 
respeito. A faca possui um lugar dentro da fé e também aos pés do 



 102 

altar, devendo ser respeitada. Quando morre um bruxo, sua faca é 
queimada com ele ou, então, destruída. Uma vez dedicada ao 
serviço da Deusa, nunca deverá ser usada em uma tarefa não-
sagrada. Sua utilização para cortar alimentos durante os banquetes 
faz parte do ritual; portanto, essa função é também ritualística. 

Um lembrete: a faca desembainhada nunca deverá ser usada 
como foco de concentração durante uma reunião do coven. Por 
exemplo, se numa determinada noite alguém estiver se 
concentrando na lâmina da sua faca durante o ritual do Moinho, o 
companheiro na sua frente poderá parar inesperadamente, e você 
terá um sacrifício involuntário nas mãos! Lâminas expostas devem 
ser mantidas fora do círculo e guardadas para as ocasiões em que 
houver somente duas pessoas trabalhando juntas. 

O Cordão 

O cordão, como parte dos símbolos pessoais, é freqüen-
temente usado para determinar grau ou posição dentro do coven. 
Naturalmente isto é assunto particular dos covens dentro do 
sistema do clã. Pessoalmente, prefiro me ater a duas cores para 
serem usadas pelos membros. No caso dos iniciantes, a cor seria o 
vermelho. Após o juramento do irmão iniciado, ela seria trocada 
pela cor preta. Se algum grupo ou coven desejar incluir a troca dos 
cordões como parte da cerimônia do juramento, não há razão que 
impeça,' porém, não deveremos esquecer que qualquer cor usada 
para determinar graus dentro de um coven ou grupo terá validade 
somente dentro daquele grupo e não será símbolo de autoridade em 
qualquer outro coven ou grupo dentro do clã. 

No caso da Senhora e dos outros oficiantes do coven, mais uma 
vez cabe ao grupo decidir o que lhe parece melhor. Novamente 
falando em termos pessoais, penso que as cores mais apropriadas 
para os oficiantes são: prata para a Senhora, amarelo ou laranja 
para o Leste, dourado ou amarelo-ouro para o Sul, preto ou 
marrom escuro para o Oeste, e branco ou preto, ou uma 



 103 

combinação destas duas cores para o Norte. Quero enfatizar que essa 
escolha deve ser feita entre os covens, porque o que é significativo 
para um pode não o ser para outro dentro do mesmo clã. 

Um ponto que sempre traz alguma controvérsia é o número 
de nós que deve ser dado no cordão. Alguns dizem que o número 
correto é treze, enquanto outros preferem nove. No caso do treze, 
é o mesmo número de membros de um coven completo, como 
também o número de meses do ano lunar ou sinódico. O número 
nove, ou três vezes o três, sempre teve significado mágico. 
Novamente a minha opinião é que cabe à pessoa dar os nós na 
sua corda de acordo com os pensamentos e influências que ela 
julga lhe serem pertinentes. 

No meu caso sempre usei nove nós, e cada um foi dado 
ligado a um fato memorável do passado. Usando o cordão como 
rosário, os nós me fazem lembrar de algum ato específico ligado 
a alguma coisa realizada dentro do círculo. Em relação a dois deles, 
compreendi posteriormente que tinham sido um erro, e eles agora 
me lembram de pensar antes de agir, um bom lema para 
qualquer ocultista praticante ter sempre em mente. 

Uma das perguntas que me foram feitas quando me liguei à 
fé foi: Onde um bruxo usa o laço? A resposta era: em torno do 
pescoço. Por que em torno do pescoço? No juramento do 
membro iniciado, a oficiante do Sul coloca o seu cordão em torno 
do pescoço do candidato para conduzi-lo à Senhora. Nesse caso o 
cordão transforma-se em cabresto. Isto me fez pensar, e 
posteriormente desenvolvi uma teoria a ser considerada. Esse uso 
do cordão nada mais é do que um garrote ritualístico. 

Em primeiro lugar, devemos considerar e tentar com-
preender a mentalidade antiga em relação ao que fazia uma pessoa 
tornar-se voluntária para o sacrifício. Hoje em dia, achamos difícil 
compreender como alguém podia escolher morrer dessa forma. 
Acredito que atribuir à fé o ato de aceitar o destino de mensageiro dos 
deuses ainda é mais difícil de ser compreendido, embora no passado 
várias culturas tenham considerado essa crença mais norma do que 
execução. 



 104 

Sei que, em alguns casos, considera-se que usavam 
prisioneiros ou escravos, mas muitas vezes, as vítimas 
desejavam acompanhar o grande líder ou o rei à sepultura. 
Como exemplo, é só buscarmos os registros das escavações no 
cemitério de Ur, na Caldéia. Os corpos encontrados nos túmulos 
não eram de escravos forçados a morrer, mas de voluntários. E um 
fato a considerar é que não havia bens enterrados junto com os 
corpos. Isto nos leva a pensar que as próprias pessoas 
consideravam-se bens pertencentes ao rei, uma comitiva que o 
serviria na vida além-túmulo. 

Com a exploração comercial das turfeiras, foram descobertos 
mais e mais túmulos. A ação da água lodosa preservou os corpos 
em estado quase perfeito. Outros corpos descobertos em locais 
distantes, como Dinamarca, Irlanda e Inglaterra, mostraram sinais 
de ter sido ritualisticamente mortos, e por estrangulamento, com 
o cordão utilizado ainda na posição. Se foram sacrifícios 
voluntários, nunca saberemos, mas o ponto comum é que todos 
foram ritualisticamente estrangulados. 

Temos um caso de testemunho ocular do uso do garrote num 
sacrifício humano se dermos um passo para trás no tempo, para a 
época das vítimas das turfeiras, mais ou menos no ano de 922. 
Possuímos a descrição de um viajante árabe, Ibn Fadlan, cuja 
curiosidade levou-o a presenciar os ritos funerários do chefe de 
uma tribo sueca da região do Volga. Sem nos aprofundarmos na 
história, os dois fatos principais são: primeiro, a relação dos nomes 
de todas as servas ou escravas, entre as quais uma que desejava 
morrer por seu dono. Segundo, após uma série de rituais 
complicados, a voluntária era levada até a Velha Bruxa—também 
conhecida como Anjo da Morte — e às suas duas filhas. 

Na parte final do ritual, a sacerdotisa que desempenhava o 
papel de Anjo da Morte conduzia a menina para uma tenda 
erigida sobre o corpo do chefe. Sua entrada funcionava como sinal 
para que todos os homens começassem a bater em seus escudos 
com pequenas varetas. Seis amigos mais chegados do morto 
entravam na tenda e tinham uma relação sexual com a voluntária. 



 105 

Após isto, ela era colocada ao lado do corpo, com dois homens 
segurando suas pernas, e dois segurando os braços. A Velha Bruxa 
ou Anjo da Morte passava um cordão em torno do pescoço da 
moça e entregava as extremidades aos homens que seguravam os 
seus braços. Enquanto eles mantinham a moça presa, ela a 
apunhalava entre as costelas com uma faca de lâmina larga. 
Novamente, o cordão é um instrumento da morte num sacrifício 
voluntário. Há também o fato de o Anjo da Morte possuir o cordão. 
No coven, ela é a Senhora do Norte, a Face Pálida, que preside o 
caldeirão. 

Com o cordão, temos o lado escuro e cruel da Antiga Fé: os 
sacerdotes da tribo sacrificando pelo bem da tribo. O 
estrangulamento da vítima era somente uma parte da cerimônia. 
Mas, como acontece com todas as coisas, o tempo modificou o 
conceito. Embora o sacrifício do Rei Divino não seja mais 
praticado, o instrumento tornou-se parte dos símbolos da fé. 

Mantendo-se em mente a idéia do mensageiro 
sacrificado da Deusa, a simbologia que está por trás do 
encaminhamento do membro iniciado pela Senhora do Sul no 
momento do juramento, utilizando o cordão como cabresto, 
expressa a concordância com o destino a ele apresentado. A 
condução forçada é uma pseudo-morte aos pés da Deusa, 
representada pela Senhora. O retorno conduzido pela mão é uma 
estilização do renascimento e de tudo o que envolve o juramento 
feito. O renascimento acontece dentro do clã escolhido. Este é o 
motivo da escolha, feita por alguns membros, de novo nome 
após o juramento. Atravessando uma pseudo-morte, eles retor-
nam como uma pessoa diferente, um renascimento simbólico 
dentro do coven. 

Se o coven decidir que usará cordões de cores diferentes para 
distinguir os iniciados dos membros aceitos, esse é o momento da 
troca dos cordões. Esta troca poderá ser um ato simples ou 
complicado, segundo o desejo do coven. Na verdade, uma idéia a 
ser considerada é que os cordões dos iniciados devem ser mantidos 
para eles pelo coven. Quando o iniciado submete-se ao juramento 



 106 

de membro aceito, dá-se, para comemorar o evento, um nó na 
corda, que é então destinada a novo iniciado. Quando se 
completarem os treze nós, o cordão será guardado como parte 
dos símbolos do coven. A passagem do cordão de um iniciado para 
outro significa que uma pequena parte da história do coven está 
sendo construída nele. Como existe um poder mágico inerente no 
cordão, este, por sua vez, passa um pouco para todos os que o 
utilizarem. 

Tudo que auxilia a continuidade dentro da estrutura do clã e 
do coven somente reforça os laços entre os membros. E, assim, todos 
se tornam um só no culto à Deusa. 

A Estaca 

Talvez seja mais correto dizer "as estacas", pois existe mais 
de um tipo desse instrumento. Há a estaca individual, a do coven e 
a estaca de abrunheiro2, utilizada para amaldiçoar os inimigos do 
clã, do coven ou do grupo. A estaca do coven e a de abrunheiro em 
seus diferentes aspectos, atributos e usos serão tratadas no capítulo 
referente aos símbolos do coven, embora vários atributos sejam 
comuns a ambas. 

Como acontece com muitos instrumentos da Arte, as 
origens da estaca perdem-se nas brumas do tempo e da história. 
As poucas alusões que temos do seu uso nos primeiros tempos 
nada mais são do que especulações e conjecturas, como as que 
encontramos no livro de Alfred Watkins, The Olã Straight Track. 
Diz-se que o seu "Men-of-the-Leys" ou "Dodmen", com suas 
varinhas de avaliação em forquilha, possuem um ancestral comum 
com as feiticeiras. É teoria impossível de ser ou não comprovada, 
embora haja possibilidade, à luz da tradição, de ligação das 
feiticeiras com as estradas antigas, em particular com as 
                                                 

2 Arbusto europeu, da família das rosáceas. Conhecido também como ameixeira-brava. (N. 
do E.) 

 



 107 

encruzilhadas, um dos lugares tradicionais de encontros. Na 
verdade, a lenda reza que muitas feiticeiras foram queimadas em 
encruzilhadas. 

Um dos poucos fatos de que temos certeza é que a vara em 
forquilha é peculiar à Arte. Como exemplo, lembro-me de uma 
visita que fizemos a Stonehenge. Tínhamos visitado Salisbury Plain 
e decidimos ir até Stonehenge. Na ocasião eu era o único do grupo 
que tinha levado a minha estaca, e a estava usando como cajado 
para apoio. No caixa da saída, ouvimos um dos atendentes dizer 
baixinho para outro: "Ele é um bruxo. Aquilo que está segurando é 
uma estaca dos bruxos". Um caso claro de reconhecimento por 
identificação — a estaca em forquilha foi a marca registrada. 

Qual a função, no nível pessoal, exercida pela estaca? Ela é 
um emblema da fé, do pertencimento à fé e de sua aceitação, 
bem como de tudo o que está a ela ligado. 

Serve como um "altar" pessoal e como um cajado, para ir e 
voltar dos encontros, e como símbolo ou sinal de que aquela 
pessoa pertence à Arte. A mais importante é, naturalmente, a função 
de altar. 

Neste conceito a estaca representa o Deus-Rei Divino das 
clareiras, o Deus da caça e da fertilidade. Também nesse conceito 
de totem está incluído o ritual do sacrifício do Rei-Sacerdote 
Divino nos rituais da Véspera de Maio, para liberar o espírito do 
verão; por exemplo, a libertação do Jack-de-Verde, simbolizado 
por um arbusto que dança e que é empurrado sobre ele para "matá-
lo". No aspecto do Deus-Árvore é o Rei-Carvalho santificado 
servido pelo Amigo Robin ou Robin Hood, junto com Marion e os 
outros onze, formando um coven completo de treze membros. 
Simboliza também a Criança-consorte Cornuda da Deusa sob a 
forma de Diana das Florestas, a Diana Nemorensia. Sob esse enfo-
que, o dono da estaca-altar torna-se, num sentido, descendente do 
guardião rei-sacerdote da árvore sagrada no bosque de Diana, em 
Nemi. 

Como uma ferramenta individual de trabalho, o uso da 
estaca pode ser simples ou complexo, dependendo da escolha que 



 108 

se fizer. Uma dupla, unindo-se para trabalhar fora das reuniões 
principais do coven, deve colocar como altar uma estaca. Isto pode 
ser feito de duas maneiras e, mais uma vez, ser ato simples ou 
elaborado. No primeiro caso, que é o mais aconselhável para 
trabalhos externos ou, se houver espaço, para trabalhos internos, a 
estaca é colocada como altar no centro de um círculo. 

Independente de o ritual ser realizado ao ar livre ou dentro 
de algum ambiente, utiliza-se um círculo com nove pés (2,75 m), e 
seu traçado é ligeiramente modificado pela ausência da vassoura. 
O fechamento do círculo é feito pelo lado de dentro, traçando-se 
uma linha que o cruza. Se o ritual estiver sendo realizado dentro 
de um ambiente, a estaca pode ser fincada num balde de areia, e o 
círculo, traçado com uma faca, de maneira simbólica. Para os que 
possuem espaço que pretendam usar com freqüência, o melhor é 
utilizar um pedaço de lona com um círculo pintado em branco. 

Quando a estaca é fincada no centro, acende-se uma 
pequena vela no meio da forquilha ou entre os garfos. Os bolos e o 
vinho são consagrados da maneira usual, e a Dança do Moinho, 
realizada segundo o movimento dos ponteiros do relógio ou em 
sentido contrário, dependendo do propósito para o qual o ritual 
está sendo trabalhado. 

Nesse estágio, devemos observar a questão do trabalho 
realizado com os corpos desnudos. Mais uma vez, trata-se de 
decisão das pessoas envolvidas. Há uma tradição de trabalhar 
com os corpos desnudos e também boas razões mágicas para isso. 
Enquanto prática de ambiente fechado, há muito o que ser 
considerado. Por outro lado, a entrada nos quarenta e algumas 
gordurinhas localizadas bem como dobras de pele são boas razões 
para evitá-la. A escolha de trabalhar desnudo deve ser tomada 
pelas pessoas que irão trabalhar juntas. Ninguém deve ser forçado a 
fazê-lo contra a sua vontade. 

No caso de uma dupla trabalhando, com espaço suficiente 
para colocar uma estaca dentro do círculo, ou no caso de um 
indivíduo trabalhando sozinho, os objetivos e os métodos são 
diferentes dos estabelecidos para o ritual do círculo. É mais ato 



 109 

cerimonial do que ritual de trabalho prático. Algumas pessoas 
acham que uma vez por mês é o ideal, enquanto outras preferem 
encontrar-se a cada mudança de fase da Lua e vão ao ponto de 
manter um calendário especial para celebrar todo o ano sinódico. 
Sem nos aprofundarmos até esse ponto, é muito agradável 
trabalhar segundo uma ritualística, de acordo com a nossa vontade 
ou do nosso companheiro, fora dos ritos usuais. Nos ritos 
cerimoniais, a estaca, com o auxílio de um balde de areia, é 
colocada numa área limpa. Próximo dela deve haver uma mesa; se 
houver pouco espaço, uma mesa pequena é ideal. Nela deverá 
haver candelabros e velas, um pequeno pote cheio de areia com 
varetas de incenso fincadas, um copo e uma garrafa de vinho. No 
caso de uma dupla masculino-feminina, os dois elementos 
podendo consagrar os bolos e o vinho, também deverá haver sobre 
a mesa os bolos e a faca para realizar a consagração da maneira 
usual. 

A pessoa trabalhando sozinha e não podendo consagrá-los, 
deverá acender a ou as velas e as varetas de incenso e realizar um 
ritual particular. Quando chegar o momento de colocar o vinho, deve 
encher o copo, elevá-lo e, ao mesmo tempo dizer: 

"Minha Senhora... Deusa da Noite... oro para que me vejas 
e me ouças... Pois o que fiz foi em tua honra e em teu nome... Oro 
para que aceites esse ato de adoração, embora solitário... E oro para 
que me sejam concedidos a paz interior e o conhecimento que é a 
marca dos seus seguidores... Por meio desse conhecimento... obter 
sabedoria para aceitar a vida como ela é e vivê-la em amor pelo que 
és... Pois o meu espírito buscador encontra a paz no serviço a ti... Eu 
esvazio esse copo em nome da Nossa Senhora e em memória dos que 
conheci... Que possam eles partilhar do que sinto nesse 
momento... Assim, oro em nome da Nossa Senhora." 

O copo é esvaziado, e a cerimônia termina. 
Um ponto que deve ser notado é que a estaca usada como 

altar pessoal nunca é enfeitada, como a utilizada pelo coven. Se a 
pessoa sentir necessidade de colocar flores no altar, deverá ser 



 110 

como um buquê ou uma única rosa, como lembrança da Rosa 
Além-do-Túmulo, e vista como símbolo da imortalidade. 

"Busca e encontrarás" resume perfeitamente o trabalho 
necessário para obter uma boa estaca de freixo. Os lugares onde 
ainda existem matas são muito poucos e distantes, mas, quando 
você encontrar a estaca, o reconhecimento de que é a sua é 
imediato. Você sentirá na mão. Um ligeiro formigamento nos 
dedos confirmará que é a sua, e somente sua. Reza a tradição que 
deverá ser cortada no período da lua cheia com a sua própria faca. 
Como a maioria das florestas que possuem freixos fica afastada das 
cidades, as pessoas costumam cortar a sua estaca durante o dia. 
Entretanto, existe um ritual que nunca deverá ser negligenciado, 
embora seja simples. Quando alguma coisa é tomada, alguma coisa 
deve ser deixada. Quando retirar a sua estaca, deixe uma pequena 
moeda em pagamento. 

O próximo passo que deve ser observado é a consagração da 
estaca. Como acontece com todos os instrumentos pessoais, a 
consagração da estaca é realizada em nome dos quatro elementos: 
terra, ar, fogo e água. Mas, antes disto, ela deve ser calçada comferro. 
Isto é feito cravando-se um prego na sua extremidade. Como o 
mesmo deve ser realizado com a estaca do coven, as razões serão 
apresentadas mais tarde, no capítulo referente aos símbolos do 
coven. 

Quanto ao ritual da consagração, ele é geralmente 
realizado pelo próprio dono e ao ar livre. Resumindo: primeiro, a 
estaca é passada pelo fogo para ser purificada, e, em seguida, 
aspergida com água. Depois, é fincada no elemento terra. Em 
seguida é soprada três vezes, e, finalmente, o dono passa seu 
cordão pelo pulso e por ela enquanto invoca a Deusa na sua face de 
Mãe: "... para impregnar essa estaca com parte dos seus poderes a 
fim de torná-la verdadeiramente um instrumento mágico." 

Uma vez purificada e consagrada, nunca mais deverá ser vista 
como um simples pedaço de madeira. É objeto de trabalho 
magicamente impregnado, altar, representação do Deus Cor-nudo. 
Em certo aspecto, adquire o mesmo significado ritual da Árvore 



 111 

Sagrada no bosque de Diana, e, até certo ponto, o dono passa a ter as 
obrigações do sacerdote-rei do bosque sagrado e de servidor do Deus 
Cornudo e da própria Deusa. 

A Consagração dos Instrumentos 

Como o mesmo ritual é utilizado para todos os instru-
mentos pessoais, daremos como exemplo a consagração da faca. 
Somente no final é que acontece uma pequena diferença em 
relação à estaca, que será explicada. Esses rituais incluem o uso do 
fogo e da água, devendo, portanto, ser realizados ao ar livre. 

A escolha do local e da época cabe à própria pessoa, ou, se 
for o caso de uma dupla, a consagração será realizada quando 
ambos determinarem qual é o momento certo. Para seguir 
estritamente a tradição, o ritual deverá ser realizado entre a lua 
crescente e a cheia. Em sentido mágico, a lua crescente eqüivale 
ao poder crescente. Durante os estágios minguantes, o poder 
lentamente decresce, e a energia que impregnará a faca ou a 
estaca será mais fraca. Prefiro não julgar a validade dessa crença. 
Todos os objetos que consagrei sempre foram submetidos a ritual 
durante períodos de lua cheia. Mas, como mencionei, cabe a cada 
um julgar o seu melhor momento. 

Como acontece com qualquer trabalho mágico, deve-se traçar 
o círculo. No seu centro fica o fogo, o primeiro dos elementos a ser 
utilizado no ritual de consagração. Afaça deve ser passada por ele três 
vezes. A cada vez, repete-se a frase: 

"Assim como eu passo essa faca pelos fogos da 
purificação, seu passado e seu presente são queimados e dela 
retirados." 

O passo seguinte consiste em aspergir a faca com água três 
vezes, dizendo-se: 



 112 

"Com as águas do tempo e do perdão, eu lavo as cinzas do 
passado e do presente. Por isso, ela está pronta para servir a um 
novo propósito." 

Em seguida, a faca é fincada no elemento terra, com as 
seguintes palavras: 

"Assim eu planto essa faca na terra, ventre da Mãe. Desse 
ventre provém a vida, e essa vida, passando para essa lâmina, terá o 
poder de fertilizar o vinho e de direcionar a energia que surge 
dentro do círculo. Assim, pelo ventre da Mãe, essa lâmina torna-se 
instrumento e foco da minha vontade." 

A parte final do ritual é quando a faca é retirada da terra. Em 
nome do elemento ar, ela é soprada três vezes, empregando-se as 
seguintes palavras: 

"Por esse sopro, da mesma forma que a vida é soprada em 
nós, eu sopro vida em minha faca. dessa forma, sopro parte da 
minha vida sobre essa lâmina. Em nome da Nossa Senhora. Assim 
seja." 

Como já vimos antes, o ritual da estaca segue, na maior 
parte, esse mesmo ritual. A parte diferente é que, quando a estaca é 
fincada na terra, as palavras são: 

"A estaca que planto no solo, pelos poderes da Nossa 
Senhora, a Deusa, será impregnada pela energia que existe dentro 
do círculo, tornando essa estaca verdadeiro símbolo do altar da sua 
criação. Eu o declaro em seu nome." 

O passo seguinte é cravar o prego na extremidade da 
estaca, com estas palavras: 

"Com esse ferro, fecho a extremidade da minha estaca, 
preservando os poderes a ela passados pela Nossa Senhora, a 
Rainha dos Céus e da Noite. Em seu nome eu oro para que ela torne 



 113 

essa estaca um verdadeiro símbolo do seu seguidor. Pelo seu nome, 
assim será." 

A próxima etapa é segurar a estaca com ambas as mãos e 
soprar três vezes sobre ela, usando as palavras: 

"Assim como a vida é soprada em nós, eu sopro vida sobre 
esse símbolo do Deus Cornudo, filho da Nossa Senhora. Assim, 
parte de mim é transferida para essa minha estaca." 

A parte final do ritual é a ligação entre o possuidor e a 
estaca, por meio do cordão. Ele é passado em torno da estaca, e as 
extremidades, seguras pelo dono, na mão esquerda. As palavras a 
serem usadas nessa parte são: 

"Pelo cordão uno-me à minha estaca, como símbolo do que 
me trouxe para o círculo; e, por essa união, mais uma vez assumo o 
meu compromisso com a Senhora e com a Fé. Em seu nome, assim 
seja. O ritual foi cumprido." 

O ato final, embora não seja parte do próprio ritual, é expor a 
vara à lua cheia. Com a estaca entre você e o disco lunar, encha uma 
taça com vinho, usando uma pequena oração sua ou como a que 
uso, repetindo a Oração do Santo Graal. Levanta-se a taça, usando a 
prece como forma de consagração: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida. Vem a mim 
nesse momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o 

meu espírito buscador sirva ao Santo Graal. 

Após alguns minutos de silêncio, é feita uma pequena 
libação do vinho, derramando-o na terra: 

"Para a Deusa, em toda a sua glória e beleza. Que por muito 
tempo ela inspire meus pensamentos e minha mente a seu serviço." 



 114 

A segunda libação é feita aos pés da estaca, cuidando para 
que um pouco de vinho caia sobre a sua extremidade. Ao mesmo 
tempo, repetem-se as seguintes palavras: 

 
"Ao Rei Carvalho, ao Rei Freixo e ao Senhor, que uma parte 

de seus poderes faça morada nesse símbolo." 

O restante do vinho é bebido como brinde, e, antes de bebê-
lo, repete-se: 

"Em honra da Nossa Senhora e de todos do coven. Que uma 
parte da paz e da compreensão que aqui encontrei possa ser 
passada para todos em nome da fraternidade e do coven. Em seu 
nome. Assim seja." 

Mais uma vez, repito, a partir desse momento, a estaca não é 
mais um pedaço de madeira, mas símbolo magnetizado da Arte, 
e, como tal, deve ser respeitado. 



 115 

2 - Os Símbolos do Coven 

Como já mencionado, determinados recipientes e objetos 
são de natureza sagrada para a Arte. Já fizemos referência à faca 
e à estaca a nível pessoal. O próximo passo será descrever os 
instrumentos do coven: a taça, a faca, as estacas do altar, a 
vassoura, a espada e o caldeirão. Em alguns covens existem outros 
instrumentos — a tesoura e a peneira — que também são parte 
dos instrumentos sagrados, embora peculiares à tradição daquele 
coven e, por isso, não são estudados nesse livro. 

Entre todos os instrumentos, os três mais importantes são a 
taça, a faca e a estaca. Com eles, um grupo pode começar a 
trabalhar em rituais completos, e acrescentar, mais tarde, os 
demais cuja ordem de importância é: a vassoura, a espada e o 
caldeirão. Deve ser lembrado que qualquer juramento feito 
sobre a espada poderá ser realizado sobre a faca do coven, usada 
como substituto. Mesmo que um coven ou grupo não possua 
todos eles, o significado e as qualidades que cada um simboliza 
devem ser compreendidos por cada membro. Mais uma vez, 
lembro que estamos falando no nível básico. Qualquer pesquisa 
mais profunda será certamente gratificante, e o conhecimento 
obtido ampliará a tradição do coven e do clã. 

 
A Taça 

É um dos instrumentos com significado dual. Por um lado, 
representa os órgãos sexuais femininos. Por outro, o Caldeirão da 
Inspiração, atributo da antiga deusa druida Cerridwen. É dos 
símbolos pagãos que se tornaram cristianizados no conceito do 
Santo Graal (consultar The Mysteries of Britain, de Lewis Spence). 

Ao mesmo tempo, na consagração do vinho, ela simboliza 
os dois aspectos juntos. Examinando o ritual da consagração dos 
bolos e do vinho, descobrimos como isto acontece. "Pois, pela 



 116 

união da taça e da faca, simbolizamos a união dos dois elementos 
para a continuação da vida. Pois a taça é o símbolo da Mãe, e a faca 
simboliza o Rei Cornudo." 

Independente das histórias do nascimento por meio de uma 
virgem, a vida humana necessita dos elementos masculino e 
feminino para criar. Embora as pessoas saibam e lidem com ele há 
milhares de anos, cada nascimento ainda é um milagre em si 
mesmo. Conhecemos a mecânica da concepção, mas não sabemos 
o que é a vida. Ela pode ser reproduzida em laboratório, mas não é 
isolada como substância para que seja possível dizer: "Isto é N 
miligramas de vida." Vida é a centelha da divindade que anima a 
alma. Ao elevarmos a taça com a faca, esperamos que o ato sexual 
simbólico impregne o vinho com a própria essência ou energia da 
força da vida. 

Embora seja somente simbólico, existem algumas alusões 
históricas quanto a determinados sacerdotes-magos que foram 
capazes de transmutar o vinho em outra substância, 
impregnando-a com poderes mágicos. A oportunidade de 
verificarmos isto nessa vida ou em qualquer outra é muito remota, 
mas, ao realizar o ato simbólico, vivemos (melhor dizendo, 
sonhamos) com a esperança de que ocorra impregnação 
espontânea. O ato de compartilhar de uma taça verdadeiramente 
impregnada pode e muda nossa vida de tal maneira, que ela nunca 
mais será a mesma, isto é, se houver vida para nós depois disso. 
Compartilhar da divindade dessa forma significa que deixaremos 
de ser indivíduos e que nos tornaremos unos e parte dessa divin-
dade. Desta forma a taça transforma-se no cálice do amor e do 
medo, para ser partilhado com respeito e reverência. 

"Eu invoco a Mãe para impregnar essa taça com a 
sabedoria do caldeirão, para que ela possa ser passada para nós, 
seus seguidores." 

Desta maneira, pedimos a uma força externa que ative o 
conhecimento interior que está guardado dentro de cada um, para 
que possamos saber quem somos e de onde viemos, em outras 
palavras, as raízes de onde viemos. 



 117 

Em outro nível e num sentido mágico, estamos par-
ticipando de uma festividade de sacrifício ritualístico. Na época do 
sacrifício do Rei Divino, um pouco do sangue era guardado numa 
taça e misturado com as outras bebidas. Os sacerdotes tomavam um 
pequeno gole da beberagem como meio de absorver parte da 
divindade do ser sacrificado. O resto do sangue era aspergido 
sobre a congregação, como bênção. Naturalmente o tempo alterou 
o conceito, e, aos poucos, a água passou a ser utilizada como 
substituto. 

Para impregnar a taça, o símbolo masculino da faca é 
inserido no símbolo feminino da taça, em imitação do ato da 
procriação. Assim, pela magia da afinidade, o vinho é carregado 
com a força da vida que contém nela todos os elementos 
encontrados no Sangue Real — Sang Real — do sacrifício. O 
aspecto cristianizado é o ato da transubstanciação. Para o coven, é 
a impregnação do vinho pela força ou espírito de vida divina. 

Em outro nível, a taça é instrumento de participação. Assim 
como todos os presentes na reunião unem-se nos rituais e 
participam de prática e objetivo comuns, o ato de partilhar da taça 
simboliza a participação na festa da Deusa. Tomada em seu nome e 
por ela abençoada, isto significa que uma parte do seu poder é 
transferida primeiro para o vinho e depois para a congregação. 
Permeio desse ato realiza-se a união de mentes afins em laço 
comum de amizade, ligando cada membro do grupo aos outros do 
coven. 

Como foi mencionado, a taça e o caldeirão são permutáveis 
como conceito. Neste estão inseridas as lendas do Graal, um 
mistério dentro de outro. O Sangue Real ou Sangreal é o maior 
sacramento oculto dentro do corpo da Igreja Cristã, embora não 
aprovado por essa mesma Igreja, em parte por ser uma mistura de 
mitos pré-cristãos e cristãos. 

O significado oculto da Taça do Graal faz parte dos mitos da 
Arte e traz com ele a pergunta: "A quem serve o Graal?" ou "Quem 
faz a Terra Perdida florescer?". Na resposta a estas perguntas está 
o coração da Senhora. 



 118 

A Faca do Coven 

Ela é encontrada em covens ou grupos já estabelecidos. 
Como possui os mesmos aspectos da que é utilizada no nível pessoal, 
muitas vezes emprega-se a faca do Senhor do Leste para consagrar 
os bolos e o vinho. 

Num sentido, a faca do coven é representação da faca 
sacrificial do templo, lâmina usada somente para o propósito 
de matar a vítima do sacrifício. Dedicada aos deuses do clã, da 
tribo e, posteriormente, da cidade-estado, a faca era usada para 
matar o Rei Divino sacrificado na Véspera de Maio e enviar o 
mensageiro sagrado aos deuses. Com a mudança das vítimas 
humanas para as animais, a faca, como instrumento da morte, 
perdeu a sua utilidade, sendo substituída pelo cabo do machado, 
mas, mesmo assim, a faca ritualística ainda era encontrada nos 
altares dos deuses. 

No Museu do Capitólio, em Roma, existe parte de um friso 
muito bem conservado do Templo de Vespasiano. Entre os 
instrumentos representados estão o cabo do machado e a faca. A fé 
estatal do Império Romano dava grande ênfase à leitura dos 
augúrios no fígado da vítima do sacrifício. Nesse caso, a faca era 
utilizada na retirada desse órgão e no preparo das poções 
sagradas do corpo para os altares dos deuses. 

Embora a faca do coven não seja mais usada na Fé como 
instrumento de sacrifício de sangue, ela permanece como lâmina 
dedicada ao serviço da Deusa, tendo o seu lugar no altar. Nesse 
caso, em relação a um coven que tenha o privilégio de poder 
separar um local e declará-lo territoria sacra onde os símbolos são 
dispostos como num altar, deve haver muito cuidado na escolha 
desse local. 

Algumas pessoas escolhem um quarto vago para isto, o que 
suscita a pergunta: "Até onde, para cima e para baixo, deve ser 
considerado sagrado? O quarto de baixo também fará parte do 
local sagrado?" Como conceito cristão, a resposta é sim. No 
passado isto provocou alguma incerteza quanto ao uso das 



 119 

catacumbas nos mosteiros, quando foram incorporadas às 
construções mais modernas com finalidade secular. A área que 
existiu sob o altar principal seria parte da área sagrada? Portanto, 
antes de estabelecer um altar permanente para a Deusa, deve-se 
considerar tudo que ficará envolvido nessa demarcação. Minha 
opinião é que os símbolos do coven devem ser levados e retirados 
pelos oficiantes para cada encontro. 

Assim como a taça é o recipiente da Senhora, a faca do 
coven é o instrumento do Oficial do Leste, seu companheiro na 
consagração dos bolos e do vinho. Nas suas mãos, como a faca 
utilizada na consagração de ambos os elementos da festividade, 
ela nada mais é do que um símbolo fálico. Mais uma vez, a união 
da taça e da faca simboliza o ato sexual. Assim como o 
intercurso sexual pode levar à criação da vida sob a forma de 
uma criança, o casal simbólico formado pelo sacerdote e pela 
sacerdotisa por meio da união da taça e da faca é o canal pelo 
qual flui parte do poder da Deusa, impregnando a taça com a 
força ou a energia da vida. 

Na maioria dos casos, é ato puramente simbólico, embora de 
significado profundo; mas, em algumas ocasiões, o símbolo torna-se 
realidade. O vinho e os bolos ficam impregnados com o poder da 
Deusa. Quando isto ocorre, há uma alteração sutil nos rituais. Em 
vez de você trabalhar os rituais, eles começam a trabalhar você. A 
partir do momento em que a faca toca o vinho, tudo o que o grupo 
tencionou realizar é relegado. Instintivamente todos sabem o que 
fazer e o que vai acontecer. É muito semelhante a um painel de 
ligações elétricas — um por um é acionado e, de repente, a força 
flui. A união entre a Deusa e a congregação é fluxo de mão dupla, 
estabelecido em área atemporal. Tudo dentro do círculo parece 
parar. Há uma sensação de consciência e emoção ampliadas. Isto é 
sentido com grande intensidade e compreensão. De alguma 
maneira, por alguns momentos, tempo e espaço cessam de existir. 
Você compreende o que significa ser capaz de girar, sem 
movimento, entre dois mundos. 



 120 

Embora todos se sintam fisicamente drenados por isto, brota 
do interior de cada membro alguma sensação de euforia. Todos 
são atingidos de alguma maneira. As coisas adquirem clareza e 
intensidade que não são desse mundo. Conhecimento e instinto 
ficam interligados, como se fossem um. Todos sabem, com certeza, 
que viram e se sentiram parte da magia do círculo. 

Com freqüência há uma sensação esmagadora de tristeza ao 
término do ritual. Algo obtido por alguns momentos é perdido para 
sempre, embora interiormente haja a certeza de que foi recebido por 
meio daquela experiência, e o envolvimento florescerá mais tarde 
sob a forma de maior compreensão. Assim, no momento 
determinado pela Senhora, o brinde da taça e do vinho é dividido 
conosco, a sua congregação. 

Um outro uso para a faca do coven é que, em alguns 
grupos recentemente formados, ela pode — e com freqüência 
acontece — substituir a espada do coven no ritual do juramento. 
Alguns covens dispensam a espada. Mais uma vez esse é assunto a 
ser tratado pelos membros do grupo. Entretanto, quando a faca 
substitui a espada, ela nunca deverá ser usada em julgamentos ou 
em questões de justiça. Nesses casos, o membro é "chamado pela 
espada e, pela espada, julgado". A faca do coven jamais poderá 
desempenhar essa função. 

Em nível mais prosaico, sempre houve alguma dúvida 
quanto à forma que a faca do coven deveria ter. Olhando por essa 
perspectiva, durante os anos a faca evoluiu para adaptar-se à sua 
função. Desde a primeira pedra dura, passando pela adaga de fio 
duplo até a faca curva de lâmina larga sobre o altar romano, a faca 
sagrada tomou forma adaptada ao seu propósito. Hoje em dia, 
como sua utilização é puramente ritualística, a faca do coven 
costuma ser pontuda e de fio duplo. 

Pela tradição, ela deveria ser forjada à mão por um dos 
membros habilitados do grupo. Contudo, na maioria dos casos, é 
comprada e, então, dedicada à fé. Não nos devemos esquecer de 
que, como os outros instrumentos da fé, a faca deverá ser 
ritualisticamente limpa, consagrada e depois dedicada à Deusa. 



 121 

Diferente da faca de uso pessoal, isto é realizado na presença do 
coven ou do grupo, até mesmo porque o ritual de purificação é 
realizado pela Senhora e pelo Senhor do Leste particularmente. 
Somente então ela estará pronta para desempenhar seu papel nos 
rituais do coven. 

As Estacas do Coven 

Mais uma vez devemos lembrar que, diferentes dos outros 
símbolos do coven, a estaca e a faca atendem a dois níveis dentro 
de um grupo de trabalho. A estaca e a faca pessoais partilham dos 
mesmos atributos dos objetos do coven, a única diferença sendo que 
a estaca e a faca do coven desempenham papel mais formal dentro 
dos rituais. 

Outro aspecto a ser considerado é o uso do plural "estacas" 
nesse subtítulo. Tradicionalmente, a estaca de freixo é o esteio dos 
trabalhos comuns no círculo. Em ocasiões muito raras, em que é 
preciso defender o coven ou um de seus membros contra ataque 
exterior, traz-se para o círculo uma estaca de abrunheiro. 

Como se trata de madeira de maus presságios, a única 
utilização da estaca de abrunheiro se dá no ritual solene de alguma 
maldição formal. Nesse ato, ela representa o Deus de Duas Faces. 
Da mesma origem sai o poder, que pode ser usado tanto para o mal 
como para o bem; por isso raramente deve ser invocada ou 
trabalhada. Em vinte anos de prática de ocultismo, somente uma 
vez participei de uma maldição formal. Foi, aliás, inteiramente 
merecida, mas posso dizer que os sentimentos que gerou foram os 
mais desagradáveis, para classificá-los da forma mais suave possível. 
A maldição formal é uma das armas do arsenal da fé, mas 
raramente deve ser usada, mesmo para defesa pessoal. 

Como disse anteriormente, a estaca de freixo como conceito é 
uma representação do Rei-Deus das clareiras e também do 
espírito reencarnado do Velho Rei no Jovem Menino-Deus da Mãe, 
em seu aspecto de Diana das Florestas. Para o coven, a estaca de 



 122 

freixo é o guardião da entrada do círculo, o elo entre o mundo da 
Deusa e o mundo do círculo. Um de seus aspectos é o de Herne, o 
Caçador, como deus da caça e da fertilidade. Sob essa forma, é ele 
quem conduz a Caçada Selvagem na Candelária. Cavalgando a 
Égua da Noite, com os Cães do Inferno acompanhando, ele busca as 
almas dos mortos para conduzi-las ao submundo. 

As proximidades do Grande Carvalho no Parque de 
Windsor têm a reputação de serem habitadas pelo espectro de 
Herne na época da Candelária. A ligação de Herne com o carvalho 
é encontrada nos conceitos do Rei-Carvalho e Senhor das Matas. O 
poderoso carvalho, guardião do portal, ou o freixo sagrado, símbolo 
do nascimento e do renascimento, colocado fora do círculo, 
preside os trabalhos na posição ao norte. Movendo a posição da 
estaca, ela preside a festa realizada após o ritual. Essa posição da 
estaca em relação à festa confirma o aspecto da Criança com Chifres 
e a Mãe, representada pela Senhora do Sul. É o filho presidindo a 
festa em honra à Deusa. 

 

 
 



 123 

Para os quatro rituais principais, a estaca do coven é 
enfeitada com flechas e guirlandas. Também as flechas simbolizam a 
dualidade do conceito do Deus Cornudo. São uma lembrança do 
Deus da caça e também da noção de que uma das várias faces da 
Deusa é a de Divina Caçadora. Ao prender as flechas cruzadas 
com as pontas para cima, estamos nos lembrando desses conceitos 
antigos. 

Fixamos a guirlanda, amarrando-a com arame nas flechas 
cruzadas. O tipo da guirlanda depende daquilo a que se destina o 
ritual. 

Começando com a Candelária, a estaca deverá ser enfeitada 
com ramos de teixo. Como árvore de lamentação, o teixo simboliza 
a morte do ano velho. Como a Candelária é, na verdade, o início do 
ano ritualístico, o teixo comemora a passagem final do ano que se 
foi. Se houver qualquer dificuldade de obter os ramos, a estaca é 
montada só com as flechas, sem flores. Uma estaca sem flores 
representa a paisagem nessa época do ano. As árvores estão 
despidas, sem folhas, os campos vazios. Mas, se olharmos mais de 
perto, os sinais da nova vida estão lá, na natureza. Isto é o ritual 
da Candelária: a semente da inspiração, plantada, o fogo da vida, 
aceso. 

No ritual da Véspera de Maio, a estaca deve ser enfeitada com 
uma mistura de ramos de bétula, aveleira, salgueiro e espinheiro. A 
bétula está ligada à felicidade e é considerada feminina, árvore do 
renascimento. A aveleira está associada a fertilidade, fogo, poesia, 
adivinhação e conhecimento. Finalmente, tanto o salgueiro como o 
espinheiro são geralmente reconhecidos como árvores de má sorte e 
lamentação, mas no 1° de Maio os ramos dos dois são considerados 
de bom augúrio, desde que não sejam trazidos para dentro de casa. 

O Festival da Colheita é, naturalmente, época de 
congraçamento por tudo que o ano trouxe para o coven. É o 
momento de colher a semente plantada na Candelária, por isso a 
guirlanda mais apropriada é feita de hastes de cereais. Os grãos 
colhidos simbolizam o espírito e a tradição do coven nos últimos 
meses. O período de tempo entre o Festival da Colheita e a Véspera 



 124 

de Todos os Santos é a época para reflexão sobre o que o passado 
significou para o indivíduo e também quanto às lições aprendidas 
dentro do grupo. 

A Véspera de Todos os Santos é o momento da morte. 
Como esse ritual difere de todos os outros, pelo uso de círculos 
gêmeos, devemos lembrar que a parte principal é realizada no 
segundo círculo. Se a estaca for enfeitada, deve ser com teixo. (Eu 
prefiro somente as flechas cruzadas, sem a guirlanda, para esse 
ritual, mas essa é uma visão pessoal. Mais uma vez, cabe aos 
membros envolvidos decidirem o que preferem.) Como se trata de 
época de recordações e lamentações, também simboliza a 
passagem de um mundo para outro; a estaca e a guirlanda não 
pertencem ao círculo onde o trabalho será realizado. 

Pergunta que sempre surge é: por que tantas diferenças nas 
guirlandas? Simplesmente porque elas são símbolos físicos dos 
conceitos da fé, insígnias que nos lembram para que estamos 
trabalhando em cada um dos rituais. São como as cinzas simbólicas 
dos ramos ofertados no Natal para dar boa sorte e que são 
queimados durante o Natal do ano seguinte. (Estes símbolos são 
uma parte diminuta de linguagem e de tradição muito complexas 
em relação às árvores. É assunto digno de estudo mais 
aprofundado, que não foi incluído nesse livro pela complexidade e 
também por não ser um dos nossos objetivos, embora haja 
pequena relação das árvores no Apêndice.) Novamente é preciso 
ficar claro que o uso dessas madeiras não é obrigatório. Além 
disso, não são todas as pessoas que as obtêm. Se lhe for possível, 
será ótimo. Caso contrário, outras madeiras servirão. É o 
conceito que importa, e não os símbolos. 

O abrunheiro, sendo árvore agourenta, quando 
utilizado como estaca serve para o lado escuro da Arte. De alguma 
maneira ela representa uma cabeça com duas faces: uma, a do bem, 
e a outra, a do mal. O poder é neutro. A finalidade para a qual é 
trabalhada é o que importa. No caso da estaca de abrunheiro usada 
como altar, o uso do poder que é despertado destina-se ao mal. 
Mais uma vez devemos enfatizar que esse assunto deve ser levado 



 125 

a sério. A única razão para ser usado é a ausência de qualquer 
coisa que possa substituí-la. 

Por exemplo, se alguém estacionar diante da sua saída de 
garagem, é melhor bater-lhe do que lançar-lhe alguma maldição. 
Por meio da utilização do ritual de amaldiçoamento, o grupo 
envolvido pode, o que acontece com freqüência, perder um ano 
inteiro de trabalho. Os sentimentos e as emoções que surgem 
durante o ato transformam bastante a atmosfera do grupo. As 
pessoas tendem a evitar-se. Não se abrem mais durante os 
encontros. Uma vez ativado o lado escuro das pessoas, é difícil 
subjugá-lo novamente. 

Então, por que incluir o ato de amaldiçoar em primeiro 
lugar? Assim como a vida não é somente doçura e luz, a fé também 
não. A capacidade de realizar uma vingança mágica contra os 
inimigos do coven é parte intrínseca da Arte, e os porquês a 
respeito desse poder devem ser compreendidos por quem pratica 
os rituais. Outra coisa a ser notada é que a estaca nunca é 
enfeitada para um ritual de amaldiçoamento. 

Pelos perigos inerentes ao ritual de amaldiçoamento, esse 
trabalho não será mencionado. É conhecido por todos os grupos 
dentro do clã e lá permanecerá. Sua divulgação poderia despertar 
a tentação de usá-lo sem haver a compreensão total dos valores 
morais envolvidos na decisão de praticá-lo. Em vinte anos, recorri a 
ele somente uma vez e sinto que, se tiver que usá-lo, nos próximos 
vinte anos será ainda muito cedo. Quem desejar incluir um ritual 
formal de amaldiçoamento terá que descobrir o seu próprio 
caminho. Somente a pesquisa dos conceitos e mecanismos de um 
amaldiçoamento poderá levar à compreensão total dos perigos 
inerentes a um trabalho com esse tipo de ritual. 

Na criação da estaca do coven, pelos vários aspectos formais 
e cerimoniais envolvidos, a forma é diferente daquela da estaca 
pessoal. Freqüentemente, a pessoal é uma forquilha de freixo. Pela 
tradição, a estaca do coven é de abrunheiro, montada sobre a 
cabeça de um forcado ou de um par oco de "chifres" de ferro. 
Dependendo do espírito totêmico do animal guardião adotado pelo 



 126 

grupo, coven ou clã, a máscara desse animal será fixada na base 
dos dois dentes. Isto cria o símbolo do jovem Deus Cornudo sob o 
aspecto do espírito-guardião do coven. Primitivo, talvez, mas, 
como sinal de identificação, age diretamente como chave para 
todos os conceitos envolvidos nos trabalhos do clã. 

A máscara da cabeça do carneiro, montada abaixo dos 
dentes da estaca do nosso coven, não necessita de explicações. 
Todos no clã sabem o que significa e qual a sua razão de ser. O 
mesmo pode ser dito quanto à estaca de abrunheiro. A pequena 
máscara de veado, montada abaixo dos dentes, é a chave para o 
conceito de Herne, o Caçador, e seus cães de caça, conceito ligado à 
maldição. 

Ao colocar a máscara do animal na estaca, estamos voltando 
à pré-história e ao espírito-guardião animal ou totem do grupo. 
Dizer, por exemplo, "Eu pertenço ao clã do cabrito montes", significa 
envolvimento mais pessoal com seu coven ou grupo do que 
simplesmente mencionar: "Eu sou membro de um coven". Dessa 
forma, o espírito do coven pode ser ampliado e aumentado para 
formar o espírito do clã. 

Calçando com Ferro 

Como deve ter sido notado, tanto a estaca pessoal como a do 
coven devem ser calçadas com ferro após o ritual da consagração. 
Por trás disto há uma história de teoria mágica. A ligação da arte da 
ferraria com as varas mágicas repousa na maneira mágica e pouco 
compreendida por meio da qual as pedras podiam ser tratadas com 
fogo para serem transformadas em ferro. Outro uso do fogo 
permitiria a esse elemento ser moldado em todo tipo de coisas. O 
ferreiro possuía a capacidade e o conhecimento para realizar essa 
tarefa. Como acontece com a maioria dos comércios secretos, dizia-
se que esse tinha uma origem divina, revelada somente a algumas 
pessoas selecionadas após longo serviço prestado a um mestre — 
um tipo de antiga "loja fechada". 



 127 

Na teoria, o ferro não-natural era capaz de neutralizar a 
magia natural de um encanto. Seguindo essa linha de pensamento, 
surgiu a idéia de que uma bruxa não podia atravessar o ferro. Como 
uma bateria, a estaca é carregada ou impregnada de poder mágico 
no ato da consagração. Como esse poder não pode atravessar o ferro, 
ao calçar a estaca com esse elemento, o poder não mais escaparia 
para a terra, permanecendo no corpo da estaca. Ao fixar o prego 
na extremidade da estaca após a consagração, retemos no corpo da 
mesma o poder mágico da Deusa, tornando-a um verdadeiro altar 
da sua criação. 

A Vassoura 

Independente de todas as ilustrações que mostram uma 
feiticeira voando em sua vassoura, esse tem sido sempre 
instrumento masculino. Quando uma feiticeira "montava sua 
vassoura", certamente não era da maneira apresentada na maioria 
dos livros, mas, sim, de forma mais natural. As partes que 
compõem uma vassoura são masculina e feminina. Como tal, 
são puramente sexuais, tanto na simbologia quanto na 
interpretação. 

Não temos certeza de quando a vassoura passou a fazer parte 
dos instrumentos da Arte. Existem alusões à sua utilização nos 
julgamentos medievais das bruxas. Há também alusões a seu uso 
como pênis artificial ou "dildo". Os rituais daquela época tinham, 
na magia sexual, ponto forte. Esperava-se que o Diabo, ou Mestre do 
coven, servisse, pelo menos, a três ou quatro mulheres a cada 
encontro. Por isso, um dos fatos que surgiu nos antigos 
julgamentos, foi a história de que, quando uma mulher tinha uma 
relação com o "Diabo", seu pênis era sempre frio e duro, e o ato, um 
tanto doloroso para a mulher. Sem investigar tão profundamente os 
assuntos de magia sexual, é fácil verificar como uma das 
extremidades da vassoura começou a ser cortada com a forma de 
um pênis. Ela representa o membro frio e duro do Diabo. Seguindo 



 128 

essa tradição, uma extremidade da vassoura ainda é moldada dessa 
forma. 

 

 
 

A parte do feixe de galhos cortados da vassoura é o 
componente feminino e é feita de determinadas madeiras. Mais 
uma vez, temos a linguagem e a tradição das árvores. Como a 
guirlanda sobre a estaca, elas dizem alguma coisa e têm significado 
para o iniciado. O primeiro tipo de galho encontrado numa 
vassoura é naturalmente a bétula, a árvore do nascimento e do 
renascimento. Em seguida temos a aveleira, que é a árvore do fogo, 
da fertilidade, da poesia, da adivinhação e do conhecimento, e, 
finalmente, o teixo, a árvore da morte e da ressurreição. 
Observando essas madeiras, a mensagem é simples. Somente por 
meio do nascimento haverá vida. Dessa vida virão a poesia, a arte 
e o conhecimento. Com o nascimento deverá haver a morte, e, com 
a morte, o renascimento ou a ressurreição. Mas somente haverá 
nascimento e vida mediante união do masculino com o feminino. 
Pela união do cabo com os galhos, temos o ato simbólico da 
criação. 



 129 

O lugar da vassoura nos rituais é o da ponte entre o mundo 
do círculo e o mundo exterior. Sendo objeto masculino, está 
sempre sob os cuidados do Leste ou de quem traçar o círculo. 
Colocada entre dois marcadores ao Norte e atravessada no 
perímetro do círculo, todos os que atravessarem o anel sagrado 
devem cruzá-la da esquerda para a direita. A extremidade da 
vassoura, que representa a vagina ou o ventre, está sempre colocada 
dentro do círculo. 

Quando todos tiverem sido auxiliados a entrar no círculo 
pela Senhora, ela o fecha, colocando a vassoura dentro do 
perímetro. Quando o coven ou o grupo decide que os bolos, a taça 
com o vinho e o vinho devem ser deixados aos pés da estaca até 
serem necessários, a Senhora terá que deixar o círculo para buscá-
los. Para fazer isto, ela coloca novamente a vassoura sobre o 
perímetro do círculo, como anteriormente, e a atravessa da direita 
para a esquerda. Levando os bolos, a taça e o vinho de volta, ela 
entra novamente no círculo, dessa vez cruzando a vassoura da 
esquerda para a direita. Então fecha o círculo, trazendo-a para 
dentro dele. 

Quando o ritual termina, todos deixam o círculo, pulando 
novamente sobre a vassoura, da direita para a esquerda. A Senhora 
é a última a deixá-lo e fecha-o novamente, retirando a vassoura. O 
Leste, então, reverte a face da estaca para que tenha início a 
festividade. A simbologia envolvida no uso da vassoura como p onte 
mais uma vez refere-se e reforça o conceito da Deusa como figura da 
Mãe. No ventre da Mãe estamos protegidos do mundo exterior. Em 
outro sentido, estamos entrando na caverna-ventre do caldeirão. Ao 
trabalharmos no círculo, começamos a compreender alguma coisa do 
relacionamento complexo entre a humanidade e a divindade, bem 
como do inter-relacionamento entre a humanidade e nosso 
meio ambiente descoberto nas forças da natureza. Tudo o que os 
homens podem fazer, a natureza pode desfazer. Ao destruir seu 
equilíbrio, nós nos destruímos. Cada ser humano deveria ser um 
servo da natureza, como acontece com todas as outras formas de 
vida dentro dela. 



 130 

 
 

Hoje em dia, ciência e misticismo são considerados coisas 
separadas, embora no passado fossem parte indivisível do 
conceito de harmonia e equilíbrio divinos. 
Nos dois elementos da vassoura estão os opostos masculino e 
feminino. Ao uni-los teremos o equilíbrio e a harmonia resumidos 
na palavra amor. 

Quando a vassoura está atravessada no limiar do círculo, 
simboliza a expressão de "esperanças encontradas numa prece" ou 
certas verdades básicas. Assim como o cabo e a parte dos galhos 
estão unidos, nós, pelo ato sexual, recebemos a vida. Dentro da 
criança que ainda não nasceu está a semente de todas as coisas que 
tornam um ser humano uma pessoa que pensa. Nos ramos da 
bétula, da aveleira e do teixo vemos os símbolos do nosso 
nascimento, as faculdades de pensar, raciocinar, compreender, 
odiar, amar, criar e sonhar. Assim como a bétula é vida, o teixo é a 
morte. Pelo ato de nascer, o corpo que temos agora deverá um dia 
morrer. Ao colocar a vassoura atravessada na entrada do círculo, 
estamos aceitando o fato de existir outro mundo, além deste em 
que estamos agora, e também que existem duas partes em nosso ser: 
o corpo e a alma. O corpo pertence a esse mundo, e a alma vem do 



 131 

que é o outro. Unidos, eles formam uma forma-viva ou corpo, que 
somos nós, hoje. Ao pular a vassoura, estamos atravessando para o 
mundo do misticismo e do espírito. 

Dessa travessia esperamos trazer alguma compreensão: a 
compreensão do por que nascemos, dos sentimentos, pensamentos e 
das emoções que nos ajudam a ser o que somos, dos motivos que nos 
impulsionam a buscar por nós mesmos e pelas nossas almas mais 
chegadas. Por meio do envolvimento nos trabalhos do círculo, 
aceitamos o anseio propulsor impaciente que o Destino colocou 
em nós para buscarmos as respostas ao mistério inerente à vida. 
Passamos a aceitar esse destino com compreensão, de modo que, 
quando for o momento da centelha divina que está em todos nós 
retornar ao seu local de origem, poderemos dizer com consciência: 
eu aprendi. Agora poderei repousar um pouco. 

Um outro aspecto a respeito da colocação da vassoura 
atravessada no círculo, que não deve ser esquecido, é a cura do 
espírito. Muitos de nós, que seguem o Caminho da Deusa, 
começamos perdidos em nosso próprio tempo. Estamos 
deslocados na estrutura da sociedade, fora do compasso e sem 
compreender a nossa época. Somos como uma pessoa ferida, 
cambaleando numa floresta escura e assustadora. Perdidos, sós e 
assustados, chegamos a uma clareira e, nela, nos deparamos com 
uma bela mulher. Ela alivia a nossa dor, limpa e cuida dos 
ferimentos, nos conforta e nos dá paz, e, acima de tudo, nos 
compreende. Quando deixamos a clareira, sabemos que seremos 
capazes de achar novamente esse céu secreto e que a Deusa lá 
estará para cuidar de nós. Dentro do seu círculo nos redescobrimos; 
em seu santuário, curamos o nosso espírito e achamos uma paz 
mental além de toda a compreensão. O seu círculo pode ser muitas 
coisas para várias pessoas, e a vassoura é a ponte entre esses dois 
mundos. 

Mais uma vez deve ser enfatizado que, como no caso da taça, 
da faca e da estaca do coven, somente nos referimos aos atributos 
básicos. Também nesse momento devemos lembrar que os 
símbolos do coven serão encontrados somente nos grupos já há 



 132 

muito tempo estabelecidos. A ausência de qualquer um desses 
objetos não afeta de modo algum a validade dos rituais. 
Simplesmente podemos adaptar aquilo que temos e deixar o resto 
nas mãos da Deusa. A seu tempo, ela nos dará o que for necessário. 

A Espada do Coven 

Historicamente falando, a inclusão da espada entre os 
símbolos do coven não é muito antiga. A espada, como arma da 
nobreza, ficava um tanto deslocada nas mãos de um membro de 
coven, pois durante anos os membros praticantes do coven foram os 
antigos "sábios" ou "grandes conhecedores" da aldeia. Pelos 
perigos de serem identificados como heréticos, o grupo reunia-se 
somente à noite, em algumas épocas do ano. Um camponês ser 
apanhado com uma espada certamente levantaria suspeitas, e isto 
era algo que um membro da Fé evitaria de todas as maneiras. 

Isto não excluía a possibilidade de haver alguns senhores de 
terras entre os membros da Fé. Tenho certeza de que havia. Nos 
assuntos financeiros, certamente eram os líderes. Seriam 
também os únicos a ter liberdade inquestionável, inacessível à 
classe camponesa. Além disso, sendo os responsáveis pela 
designação do padre da paróquia e pelo pagamento de qualquer 
patrocínio da Igreja, poderiam garantir que esta mantivesse os 
olhos fora dos negócios do senhor das terras e que também deixasse 
os camponeses em paz. 

Outro aspecto de que a liderança era, sem dúvida, 
vantagem para o senhor das terras, estava no relacionamento com o 
camponês agricultor que cuidava dos animais, dos serviços da terra 
e do recolhimento dos animais nos redis. Em época de grande 
superstição, quem causasse algum dano aos animais ou às 
plantações se descobria como alvo de alguma maldição conseguida 
pelo dono das terras sob a forma de um líder mascarado de um 
coven. Colocar determinadas pessoas sob a proteção da Deusa 
significava que essa ordem tomava mais a forma de comando 



 133 

divino a ser passado aos outros pela mulher-sábia do local ou pela 
feiticeira. Pertencendo ao local, ela conhecia as pessoas mais 
prováveis de fazerem mal aos animais por ódio ou vingança. 
Por isso, alguns grupos poderiam ter a espada entre seus 
instrumentos de trabalho, pois o líder, sendo um homem rico e 
dono de propriedades, podia ser visto portando uma. 

Hoje em dia a espada é mais comum e mais aceita. Sob esse 
enfoque, resta-me explicar o seu uso e o que representa em nossos 
trabalhos. Para nós, a espada é instrumento de juramento. É 
também símbolo da justiça e de julgamento quando se trata de ato 
de banimento ou de amaldiçoamento formal. 

Além do ritual de justiça, banimento e amaldiçoamento, não 
há outra função da espada que não possa ser realizada com a faca, 
fazendo dela um objeto geralmente encontrado em covens ou 
grupos estabelecidos. Para a cerimônia de juramento, a espada é 
usada da maneira descrita no juramento do membro, do oficiante 
e da Senhora. Quando utilizada para justiça, a pessoa é chamada 
para a espada e, pela espada, julgada. 

Este ato em si não é um ritual mágico, e seria normalmente 
realizado num círculo não-consagrado, com os membros 
dispostos em torno do perímetro. Se a pessoa acusada estiver ou 
não ali, a que estiver fazendo a acusação deve confirmar, 
segurando a lâmina da espada, que está falando a verdade. Se o 
acusado estiver presente, agirá da mesma forma ao contestar a 
acusação. Se houver alguém que tenha alguma coisa a acrescentar, 
fará sob juramento e pela espada. Se for tomada a decisão de banir 
formalmente o membro, por dano ao coven, grupo ou a um dos 
membros, isto será feito em reunião especialmente convocada, 
realizada num círculo consagrado, e a sentença, pronunciada pela 
Senhora. É, então, tarefa do Leste, como responsável pelos 
registros, informar aos outros grupos do clã o ocorrido. 

Um membro que julgar ter um bom motivo, poderá 
solicitar um amaldiçoamento formal e também ajuda de todos os 
membros do clã. O primeiro passo é trazer o assunto diante da 
Senhora ou do Leste, se sentir que existe a possibilidade de algum 



 134 

tipo de vingança de alguém de fora ou de um membro banido do 
coven ou do clã. Haverá, então, uma reunião informal, e o assunto 
será considerado por todos. 

Mais uma vez, essa reunião é realizada em círculo não-
consagrado, e a pessoa que desejar o amaldiçoamento deverá jurar 
pela espada que está dizendo a verdade. No devido momento, 
deverá garantir que obedecerá ao veredicto da decisão da 
maioria, se o pedido for rejeitado. Como já foi mencionado, um 
amaldiçoamento formal não é realizado de modo leviano, pois 
produz efeitos sobre o grupo. Mas, se for decidida a sua 
realização, o próximo passo será resolver se ele envolverá outros 
grupos do clã ou se será realizado no nível de coven. Será 
estabelecida uma data, em geral durante a lua nova, período em 
que deverá ser realizado. 

Se os outros covens do clã estiverem envolvidos nesse ritual, 
o Leste os informará das razões, intenções, hora e local e o nome ou 
nomes das pessoas envolvidas. Naturalmente o ritual será realizado 
num círculo consagrado e a Senhora usará a espada para pronunciar 
a maldição formal e dirigi-la à pessoa ou pessoas que agora se 
tornarão inimigas comuns do clã. Novamente deve ser lembrado 
que um amaldiçoa-mento formal não é coisa lançada 
indistintamente sob o impulso do momento. É arma do nosso 
arsenal, usada para nos defendermos ou defendermos nossos 
companheiros contra o mundo exterior. Como tal, é usado raramente 
e com muito, muito cuidado. Lembre-se: maldições muitas vezes 
provocam retorno. 

Como a faca, a espada deve ser forjada à mão por um 
membro do coven. Novamente, quantas pessoas estão habilitadas 
para isso? Por isso, na maioria dos grupos ou covens, as espadas 
são compradas e custam muito caro. No primeiro grupo ao qual me 
associei, a espada do coven era curta e antiga, tendo sido 
encontrada numa loja de material usado. O seu cabo foi polido pelo 
Mestre. Da mesma forma, consegui uma lâmina antiga e ele, 
como ex-ferreiro, ofereceu-se para recuperar o cabo para mim. 
Este seria de metal, todo trabalhado num desenho de rosa e um 



 135 

castelo. A bainha seria igual à da espada do coven, com uma "Mão 
da Glória" apontando para baixo. Eu já tinha feito a bainha, e o 
castelo e a rosa já estavam quase terminados quando ele faleceu. 
Minha espada, junto com ele, desapareceu — uma perda que 
lamento até hoje. Mas, voltando à questão da espada, quando se 
consegue uma lâmina, o cabo pode ser refeito para adaptar-se às 
idéias que o coven sente que pertencem à espada. 

No caso da "Mão de Glória" voltada para baixo na bainha 
da espada, a simbologia por trás dela é óbvia. O dedo em riste está 
defendendo contra o mal ou direcionando o poder que surge num 
ritual mágico no círculo. Nesse caso, a espada substitui a vareta do 
mago, como instrumento para direcionar o poder — por exemplo, 
no caso de dirigir uma maldição. 

O desenho do castelo e da rosa que eu escolhi para o cabo 
pode ainda ser encontrado pintado nas cabines e na mobflia de 
algumas barcaças tradicionais. Há quem diga que se refere ao 
Castelo de Windsor e à rosa inglesa da lealdade. Talvez seja 
verdade, mas estes símbolos podem ser interpretados como o 
Castelo de Vidro da mitologia galesa ou o castelo que viaja sem 
movimento entre dois mundos, enquanto a rosa é a "Rosa-Além-
do-Túmulo", a primeira flor da terra desabitada restaurada. Isto faz 
parte do ciclo de morte-ressurreição da Deusa. 

Não há madeira tradicional que deva ser usada para o cabo 
da espada; portanto, ela será a da preferência de cada um. Eu 
prefiro o sabugueiro. Na lista de madeiras sagradas, o 
sabugueiro não é somente considerado agourento, mas está 
associado à Arte da Feitiçaria. Em outro aspecto, é tido muitas 
vezes como feminino, e com freqüência os julgamentos eram 
realizados sob um pé de sabugueiro. 

Há uma antiga e tradicional maneira de se tratar essa 
madeira; o ponto principal é que deve ser deixada um ano secando. 
Depois disso, tira-se a casca e corta-se na forma desejada para 
fixá-la na espada. O único problema com o sabugueiro é que ele 
tem facilidade de quebrar e lascar; por isso temos que tomar 
cuidado e nos assegurar de que está bem encaixado. Como todos 



 136 

os instrumentos do coven, deve ser limpo e dedicado à Fé. Os 
rituais respectivos serão tratados em outro capítulo. 
 
O Caldeirão 

Não devemos esquecer que, embora o caldeirão e a taça 
tenham vários atributos em comum, o significado simbólico do 
primeiro é bem mais profundo do que o da segunda. Pode-se 
dizer que o próprio tempo, em vez de enriquecer o mito do 
caldeirão, empobreceu-o bastante. O caldeirão do coven era o 
caldeirão de Cerridwen, o Undry ou o caldeirão do qual cada um, na 
proporção da sua situação e do mérito, era alimentado. Foi o 
caldeirão de Bran que deu vida aos mortos. Era o caldeirão no qual 
se preparavam as poções e bebidas mágicas. Finalmente, para o 
coven, ele era também o caldeirão da adivinhação. Parcialmente 
cheio com água e alguma coisa brilhante no fundo, funcionando 
como ponto focai de concentração, era usado como espelho mágico 
para revelar o futuro. Nas mãos de um adivinho era instrumento 
mágico muito útil. 

Ritualisticamente, o caldeirão do coven é o símbolo do 
Caldeirão da Inspiração descoberto no castelo da mitologia 
celta. Tradicionalmente guardado por nove virgens, era o caldeirão 
da Deusa da Face Pálida. Dentro dele estavam contidos todo o 
conhecimento e toda a inspiração. Beber dele eqüivalia a 
adquirir conhecimento e compreensão. 

Ao mesmo tempo, era o caldeirão da vida. Como acontecia 
com o caldeirão do Deus celta Bran, ele dava vida aos mortos. 
Portanto, a vida provinha do caldeirão, assim como todas as coisas 
que significavam vida — amor, ódio, coragem, covardia, 
ganância, generosidade, intolerância, compreensão, nascimento, 
morte e renascimento, resumindo tudo o que faz as pessoas serem 
como são. (Não sou o único a ter essa interpretação do caldeirão. 
No antigo e estranho livro The Rosicruáans: Their Rites and 
Mysteries, publicado pela primeira vez em 1870, cujo autor é 
Hargrave Jennings, encontramos: "Reivindicamos o caldeirão das 



 137 

feiticeiras enquanto, como no original, o vaso ou a urna da 
transmigração ígnea, na qual todas as coisas do mundo 
transmutam.") 

Ao observarmos o caldeirão da Deusa sendo trabalhado nos 
rituais, começamos a compreender algo sobre nós mesmos, a 
reconhecer nossas fraquezas. Com essa compreensão vem o 
conhecimento de que as coisas podem ser mudadas por ato da 
vontade. Isto faz parte do Credo, nas palavras "assim seja". 
Talvez fosse melhor dizermos: "assim seja porque eu quero", 
porque, com o envolvimento, vem a compreensão e, com ela, a 
transformação. 

Quanto mais nos envolvemos nos caminhos da Deusa, 
mais nos tornamos conscientes do "eu" — não o "eu" como 
entidade solitária, mas como parte desse planeta, parte do fluxo 
e refluxo do tempo, do espaço e da natureza, sendo capaz de ver 
a harmonia e o equilíbrio da vida e da natureza, e de tornar-se uno 
com essa harmonia e esse equilíbrio. Devemos usar os presentes 
da Deusa com sapiência, porque eles são nossos somente nessa 
vida, e também compreender que, quando se tira alguma coisa, 
deve-se deixar algo em troca. A devoção ao culto é absorvida 
pela Deusa, para ser substituída pela compreensão que vem 
por meio do caldeirão. 

Um sinal da compreensão do significado do caldeirão é 
encontrado nos rituais da Véspera de Maio. Antes de se iniciar a 
festividade após o ritual, o Leste chama a atenção da Senhora 
para o caldeirão, aos pés da estaca, com as palavras: "E quanto à 
poção aos pés do altar, Senhora?" Sua resposta é: "É para lembrar 
a todos que, no leite da Mãe, está a suavidade da vida misturada 
ao amargor do desapontamento. Assim, o equilíbrio é atingido. 
Para o bem numa das mãos, encontramos a tristeza na outra. 
Colocando-os aos pés do altar dentro do caldeirão, nós os 
aceitamos como vindos dos deuses e tiramos deles o 
ensinamento." 

Para encontrar o Santo Graal, o cavaleiro tinha que ser 
perfeito: honrado, casto, caridoso e bravo; em resumo, tinha que 



 138 

possuir todas as virtudes que distinguiam o cavaleiro do homem 
comum. Nos Mistérios do Caldeirão, o buscador da verdade da taça 
sagrada deveria, por sua vez, possuir determinados atributos. Para 
receber a bênção do Caldeirão-Graal, primeiro deveremos ter 
compreensão. Compreensão da natureza da busca — estamos 
empenhados nisto por um desejo básico de aprender por amor ao 
conhecimento e à compreensão? Ou buscamos o poder do auto-
engrandecimento? 

Mediante a compreensão do próprio ser, inicia-se o des-
dobramento mágico do caldeirão: buscar, com essa 
compreensão, a verdadeira natureza da divindade e da relação 
pessoal entre a divindade e o homem e ver que dentro de cada 
coisa viva está uma centelha da divindade, e, no nível pessoal, 
permitir que essa divindade floresça do interior e cresça forte. 
Finalmente, que a sabedoria obtida com esse florescimento, no 
relacionamento com os outros e com a nossa própria vida, seja de 
envolvimento, compreensão e compaixão. 

Isto não significa uma vida de "dar a outra face". Longe 
disto. Devemos tentar compreender por que certas pessoas fazem 
determinadas coisas. Devemos compreender nossos próprios 
motivos de rejeitar ou evitar uma pessoa se ela agir de determinada 
forma conosco. Quando trabalhamos contra ela, devemos questionar 
as razões pelas quais estamos agindo assim. Será questão de "eu 
quero, por isso penso que devo" ou de "sinto que devo agir assim" 
e aceitar a responsabilidade do ato? 

O uso do caldeirão nos rituais perdeu-se nas brumas do 
tempo. Vários são os atributos e significados que o envolvem. No 
conceito do Graal, algumas partes do mito foram cristianizadas, e 
alguns elementos cristãos, incorporados a ele. Devido à 
multiplicidade inerente ao simbolismo ligado à taça, essas adaptações 
se ajustarão bem dentro do conceito geral. Por isso, quando 
dizemos que o Caldeirão-Graal pode ser tudo para todos os homens, 
nunca nada foi tão verdadeiro. O que qualquer grupo ou coven deve 
decidir é o que o caldeirão significará para eles; o que ele simbolizará 
nos rituais. 



 139 

No nível pessoal, o caldeirão pode ser, e muitas vezes é, 
usado como instrumento de vidência, um meio de induzir a 
clarividência. Em muitos casos, é somente uma dessas coisas de 
"bruxa" que as pessoas gostam de ter perto. Em relação ao coven, se 
o caldeirão tomar parte nos rituais, deverá haver entendimento 
quanto aos mitos e à simbologia ligados ao seu uso. Isto implica 
compreensão de vários significados atuais conhecidos e alguns 
rejeitados por não se ajustarem ao que o caldeirão representa para 
os rituais do grupo ou do coven. É melhor ser capaz de dizer: "o 
que o caldeirão significa para nós é..." do que mencionar "o 
significado do caldeirão é mais ou menos esse, e está ligado a uma 
dessas coisas" e, então, tentar relacionar estes aspectos ao seu 
próprio mito particular. Desta forma, poderemos trazer clareza e 
dar continuidade ao simbolismo do caldeirão, que é melhor do que 
tentar entender a multiplicidade dos aspectos e simbologia atuais, o 
que pode levar à confusão. 

Para mim, caldeirão é o símbolo do vaso que contém meio 
de gerar idéias e pensamentos. Essas idéias e esses pensamentos 
não têm forma e nem expressão, embora, ao mesmo tempo, sejam 
plenos do conhecimento que, de alguma maneira, deve ser ganho e 
merecido. O caldeirão, no sentido místico, é o reservatório em 
suspensão da existência. Com isto quero dizer que está cheio da 
vida passada e da vida futura, o símbolo do nascimento e do 
renascimento. Na morte retornamos a esse reservatório e esperamos 
o renascimento que há de vir. Junto com ele virão todas as coisas 
que formam a vida — os triunfes, as tristezas, as alegrias e as 
mágoas, presentes da vida e pagamentos que faremos pelas vidas 
passadas — mais um passo na espiral da conscientização 
espiritual. 

Em outro nível, o caldeirão é o recipiente da inspiração, o 
local no qual todos os desejos são respondidos. Nesse sentido, é o 
caldeirão da mente. Dentro de cada um, é a resposta a muitos dos 
nossos problemas. Explorar-se a si mesmo e aos seus motivos 
talvez seja uma das coisas mais difíceis de serem feitas. 
Submetermo-nos à análise crítica e tentar explicar os motivos de 



 140 

determinados atos é ganhar esclarecimento e capacidade de criar 
mudanças. Há também crescente conscientização nos 
relacionamentos com os outros e uma aceitação dos seus pontos de 
vista, mesmo quando contrários aos nossos. Uma lição do 
caldeirão é a tolerância; outra é a compreensão; uma terceira 
seria a capacidade de estudar suas próprias idéias e pensamentos 
de maneira construtiva, porém crítica. Quando nos dirigimos à 
Deusa com coração e mente abertos, ela nos oferece uma porção 
da sabedoria do seu caldeirão. 

Diferentemente dos demais instrumentos do coven, o 
caldeirão é dos objetos que devem ser vistos mais como conceito 
espiritual do que objeto físico. O próprio recipiente atual nada mais é 
do que um gatilho para o conceito místico. Ao ser colocado aos pés 
da estaca do altar, deverá criar certas imagens e pensamentos na 
mente. Alguns grupos, quando trabalham em ambientes fechados, 
utilizam um caldeirão de ferro fundido para fazer uma bebida 
chamada ponche, para a qual todos os presentes contribuíram de 
alguma maneira. Como simbolismo puro, é uma boa idéia. Tudo o 
que pode ser usado fisicamente para expressar um conceito místico 
só pode ajudar a criar um conceito correto para o trabalho. 

Um pormenor que deve ser lembrado sobre o caldeirão é 
que, como parte dos símbolos do coven, sua utilização dentro dos 
rituais é muito limitada. Vários grupos passam bem sem ele. Se 
alguém tiver um pequeno caldeirão que deseje usar, que o faça. 
Para mim, o conceito do caldeirão e seus significados são muito 
mais importantes do que ele próprio. Por isso cada grupo deve 
decidir qual o significado que o caldeirão terá. 

O Crânio 

O crânio é um dos instrumentos com associações mais 
antigas e conhecidas sob várias formas de pensamento e trabalho 
ocultos, embora na tradição da Arte não seja objeto tão comum, 
principalmente por, suspeito, estar ligado ao roubo e à profanação 



 141 

de sepulturas, satanismo, vodu, etc. Talvez o uso do crânio em 
rituais seja visto como algo demoníaco em conseqüência do 
pensamento cristão em relação a qualquer prática mágica 
contrária à palavra de Deus, bem como por estar ligado ao 
Demônio e ao lado escuro da natureza humana. 

Ao mesmo tempo, dentro da igreja cristã houve e ainda existe 
o reconhecimento de que os restos mortais de determinadas 
pessoas — os santos — possuem certos poderes. Estes em geral 
envolvem cura, e, conseqüentemente, eram tratados como relíquias 
sagradas. Conservadas em tumbas magníficas, tornaram-se foco de 
peregrinações. Acredita-se que estas relíquias, quando 
acompanhadas de preces, formam, para os crentes, um elo com o 
espírito do santo na esperança de obter alguma graça sob a forma 
de milagre. Da mesma maneira, o crânio, nos rituais, agia como 
foco de moradia para um espírito. Havia somente esse tipo de con-
tato em nível pessoal para o grupo ou coven e restrito somente 
àquele grupo. 

No passado, várias culturas criaram alguma mitologia sobre 
crânio ou ossos como instrumentos de culto. Historicamente falando, 
no caso do pensamento europeu, essas idéias basicamente originam-
se no culto celta às cabeças. Para os celtas, a cabeça era a fonte de 
poder espiritual e força de vida do homem. Com ela, o poder do 
homem morto era transferido para quem o tivesse matado e 
trabalharia a seu favor. Ao segurá-la, a coragem e a bravura do 
guerreiro morto poderiam ser invocadas para agir como defesa 
contra qualquer forma de perigo sobrenatural. 

Ao decorar a casa, paliçada, estaca do portão ou os portais do 
templo com crânios ou cabeças cortadas tanto dos inimigos do clã 
como dos guerreiros da tribo, a mensagem era: esse local ou área 
está defendido pelas almas unidas destes guerreiros mortos. A crença 
de que existe uma relação entre a alma da pessoa morta e a cabeça 
fazia com que o crânio de um antigo sacerdote ou xamã servisse 
freqüentemente como foco no ritual de invocação da alma do homem 
morto,, habitante do outro mundo. Como na vida era reconhecida 
como moradia do poder espiritual da pessoa viva, na morte tor-



 142 

nava-se a casa vazia do mesmo espírito. Por meio do ritual, aquele 
espírito podia ser chamado para aquele objeto reconhecível a fim 
de ajudar e proteger os membros vivos da família, grupo ou clã do 
morto. 

Uma das coisas que achamos difícil compreender hoje em 
dia é que a morte não fosse barreira entre os dois mundos, como é 
agora. Com as palavras "descanse em paz", o que estamos querendo 
dizer ou pedir é que a alma da pessoa permaneça em seu mundo e 
não atravesse para o nosso, embora para os celtas os mundos físico 
e psíquico estivessem interligados nesse plano. Em vez da luz e das 
trevas, havia um reino obscuro através do qual determinadas 
pessoas podiam atravessar a separação entre o mundo dos vivos e o 
dos mortos, trazendo informação, enquanto os mortos podiam 
contatar os vivos com os mesmos objetivos em mente. Desta 
forma, passado e futuro podem ser trazidos para o presente. Ao 
reconhecer isto, considera-se possível para a alma atravessar do 
outro mundo para este, o material, sob a forma de guardião ou 
espírito profético. 

Ao reconhecer a possibilidade do contato com o bem vindo 
do além, não podemos esquecer que o mal possui o mesmo poder. 
Portanto, é necessária proteção sobrenatural contra o mal 
sobrenatural. O culto ao crânio deveria crescer para se equiparar às 
necessidades espirituais de qualquer época. 

Acredito que nos tenhamos afastado desses conceitos e 
idéias, tendendo a considerá-las fantasia e superstição 
primitivas. Mas o fato de termos agido dessa maneira não significa 
que não haja verdade nisso tudo. Muitas pessoas acreditam na 
imortalidade da alma, embora, ao mesmo tempo, neguem a 
existência de fantasmas. A idéia de que "fantasma" é o eco de 
acontecimentos passados constitui uma das teorias atuais mais 
comentadas. Isto ignora o reconhecimento de que, se existe alma 
imortal dentro de uma pessoa, essa alma deve ter o poder de 
retornar a um determinado local de alguma forma importante para 
ela em existência passada. 



 143 

Neste sentido, o crânio dentro do círculo é o reco-
nhecimento desse fato. Além disso, os ritos e rituais ligados ao 
crânio não são, de forma alguma, tentativa de chamar os mortos por 
encantamentos ou para prender aquela alma ou espírito para servir 
ao grupo. Qualquer contato feito com o outro lado será na base de 
vontade e desejo mútuos de ambos os mundos, dentro do contexto 
das práticas e rituais da Arte. 

Quero dar outro aviso. O fato de haver determinada 
utilidade no crânio em determinados aspectos da prática da Arte 
não permite ou justifica a profanação em nome da Fé. Os grupos 
podem e realizam os rituais sem ele. Alguns nunca sequer 
pensaram em ter um. Quanto a isto, se houver a possibilidade e o 
grupo desejar obter um crânio por meios legais de fornecimento a 
escolas de medicina, não há razão para não fazê-lo. Mas não 
podemos esquecer que um grupo que usa o crânio está aberto a 
todos os tipos de carga. 

Um dos primeiros rituais é o de limpeza do crânio 
realizado com e em nome dos quatro elementos: terra, ar, fogo e 
água. Por trás desse ato está o reconhecimento de que o crânio deve 
ser limpo de todas as suas ligações passadas. Num sentido oculto, o 
crânio não está sendo usado como meio de chamar de volta a alma 
que o habitou, mas como meio de atrair o fantasma de uma pessoa 
com ligações com a feitiçaria. Nesse sentido, o crânio age como uma 
chave para o reconhecimento que, por um lado, o grupo está traba-
lhando dentro da estrutura reconhecível de "O Crânio dentro dos 
Ritos". Por outro, os membros do grupo estão se abrindo para um 
contato sobre o rio do esquecimento. 

Com esse objetivo, a pergunta é exatamente o que está sendo 
contatado ou o que está vindo. Será uma pessoa que morreu há 
muito tempo e que espera o renascimento ou um aspecto do Deus 
Cornudo, se manifestando enquanto pessoa? Esta é mais uma 
pergunta sem resposta. Creio que, na maioria das vezes, se trata de 
fantasma, espírito ou alma de alguém que já morreu e pertenceu a 
Fé. Acredito nisto porque, nos casos em que soube que o crânio 
estava sendo usado, o contato gradualmente revelou um caminho 



 144 

individual reconhecível. Em um deles, o contato era feminino, com 
nome e vida passada claramente identificável. Em outro (e nesse 
somente repito o que me foi revelado), era masculino e grande 
apreciador de mulheres e de piadas sujas, embora em ambos os 
casos o contato tenha se tornado real com um bom fluxo de 
material inspirado para trabalhos desse tipo. 

Para introdução do crânio no círculo, talvez a melhor idéia 
seja um trabalho interno. Pela natureza passiva do rito, e sendo 
necessária a introdução ao movimento real, as chaves principais 
são a paciência e a simplicidade. No lugar do fogo no centro do 
círculo, é colocado o crânio entre duas velas, com todos os presentes 
sentados à volta e virados para o centro. Aqui começa a paciência. 
Nesse caso, é somente esperar pela primeira leve sensação de 
contato mútuo. Gradualmente isso se fortalecerá e se delineará até 
uma forma reconhecível e estabelecimento do sexo. 

Há uma troca de idéia entre os membros, como impressões 
que sentem quanto à identidade do contato que emana no crânio. No 
final, chega-se a um nome consensualmente aceito. O crânio, então, 
recebe formalmente o nome, e por meio disto é trazido para o coven 
ou para o grupo, como um dos membros invisíveis, parte da 
companhia oculta. 

A partir do nome, a persona do contato tende a se fortalecer 
e a se desenvolver em caráter reconhecível, com suas artimanhas e 
fraquezas particulares. Assim, quando houver uma taça com vinho 
consagrado em um dos encontros, a prática é colocar uma 
libação em sua homenagem e memória. Isto é feito porque ela 
também é parte do grupo de trabalho. 

Cerca de três ou quatro meses antes da dissolução do meu 
grupo, houve uma sensação gradual de que o espírito de contato 
estava se desprendendo do grupo. No final, sentíamos que o 
nosso crânio estava "vazio", e que o nosso contato se mantinha 
firme no outro lado. 

Para alguns, tudo isto parecerá fantasioso e motivo de 
críticas. Para ser franco, também tive minhas dúvidas quanto ao 
primeiro caso. O que fiz foi sentar e esperar. Após algum tempo, 



 145 

comecei a sentir que havia ali mais do que supunha. Havia uma 
resposta definida que vinha do crânio. Para minha surpresa, não 
era o tipo de resposta que eu esperava. Não havia um fluxo 
súbito de conhecimento esotérico do que poderíamos descrever 
com um líder do passado contatando os novos seguidores desse 
lado. Era muito mais sutil do que isto e difícil de ser 
compreendido. 

Parecia ser o eco de uma vida passada, com outro eco de 
outra vida. Havia um sentido de perplexidade do porquê ela 
sentia o chamado do grupo. Aos poucos, quando alguns aspectos 
da sua natureza se tornaram conhecidos, compreendemos que o 
seu fantasma ou espírito estava aprisionado nela. Ela não tinha 
sido, naquela vida, uma seguidora da Deusa, porém, subjacente 
àquela memória havia uma outra, e era aquela memória de vida 
passada que estava respondendo, por intermédio do último 
renascimento e memória, e respondendo ao nosso chamado. 

Em algumas ocasiões, havia a sensação distinta de que ela 
não queria estar ali e da falta de compreensão do porquê estava. Em 
outras, sentíamos a sua vontade de estar e da compreensão do que 
buscávamos e estávamos tentando conseguir. Nesses encontros 
havia a sensação da ligação com o passado e da sua lembrança que 
se refletia na maneira de como toda a natureza dos rituais havia 
mudado. Pelo menos, dois ou três de nós, a cada encontro, 
sentíamos isto de maneira mais forte do que os outros. Em outro 
encontro, eram outros dois ou três que sentiam. No fluxo e refluxo 
desse contato, cada um de nós voltou com melhor 
compreensão, que foi muito considerada antes de ser posta em 
prática. 

 
O RITUAL DA PURIFICAÇÃO E DA APROVAÇÃO 

Como já foi dito antes, em primeiro lugar o crânio deve ser 
limpo das influências passadas. Se for trazido para o círculo antes 
disso, haverá grande possibilidade de se reativar experiências 



 146 

traumáticas de vidas passadas, e, ao mesmo tempo, as portas 
ficarão abertas a todo tipo de sordidez. Pela natureza não-realizada 
de acontecimentos passados que emanam do crânio, as forças do 
caos podem e com freqüência se aproveitam e usam a abertura 
criada pelo crânio para fluir. Quando o caos penetra o círculo, é 
preciso forte ação mágica para fazê-lo retornar ao seu lugar. Por isso, 
de maneira alguma um crânio deve ser trazido para o círculo antes de 
ser limpo. 

Cabe ao grupo decidir o local e o momento desse rito. Por 
sua natureza, prefiro o período da lua nova e acho que deve ser 
realizado como evento especial e não enquanto aproveitamento de 
um outro encontro. Mas isto é escolha pessoal. Como é necessário 
um ponto de fogo bem grande, maior do que a chama simbólica da 
vela usada para trabalhos internos, o lugar apropriado é um círculo 
externo consagrado e totalmente magnetizado. Isto é realizado com 
e em nome dos elementos da terra, ar, fogo e água. São escolhidos 
quatro membros para representá-los e participar como tal na 
ordem ritual correta. 

Estágio l 
Se houver outros membros presentes durante o ritual, 

devem entrar no círculo antes e se colocar junto à borda, do lado de 
dentro. Entram, então, os membros que vão representar os quatro 
elementos. A pessoa que representa o ar coloca o crânio perto do 
fogo, e o círculo é fechado. Com os representantes dos quatro 
elementos juntos no centro do círculo, o resto do grupo começa a 
"rodar o moinho" em movimento anti-horário, até que o Ar sinta 
que pode parar, quando então, pega o crânio com a mão direita e, 
com a esquerda, simula retirar alguma coisa do crânio pelas 
narinas, enquanto diz: 

Ar: "Assim como eu retiro a respiração destas narinas... assim a 
vida e a memória da vida passada são retiradas." 

Isto é feito três vezes, usando-se as mesmas palavras. O 
crânio é recolocado perto do fogo. A Terra se aproxima e diz: 



 147 

Terra:"... Eu represento a Mãe de cujo ventre provém toda a vida... 
e também o lugar para o qual, com a morte, todos 
retornaremos... e salpicando essa terra... eu simbolizo esse 
retorno." 

Isto é repetido três vezes e, a cada vez, um pouco de terra que 
foi levada com esse propósito para dentro do círculo é salpicada 
sobre o crânio. O Fogo, então, segura o crânio com a mão direita e o 
passa nas chamas com a mão esquerda, dizendo: 

Fogo: "Assim como tu passaste pela sepultura e pelos fogos da 
purificação... local onde ambos,passado e presente, se 
queimaram em ti." 

Isto é feito três vezes, e o crânio é recolocado no seu lugar pelo 
Fogo. A Água se aproxima dizendo: 

Água: "Com as águas do tempo e do perdão... Eu lavo tanto o 
passado como o presente... até que o renascimento te mande 
de volta a esse mundo para viveres uma nova vida." 

Novamente isto é feito três vezes, e a cada vez um pouco de 
água é aspergida sobre o crânio. Aqui termina essa parte do rito. 
 

 
Estágio 2 

Naturalmente, o segundo estágio é o do nome. Deve ficar claro 
que, mesmo que faça parte do rito da purificação, esse estágio pode 
e muitas vezes é realizado em data posterior, e geralmente ao ar livre. 
Como já mencionado, o crânio é trazido para o círculo traçado na 
forma usual para essa ocasião. De preferência, deve ser transportado 
por um membro do sexo masculino. É colocado entre duas velas. O 
restante do grupo se senta em torno e se dá as mãos, enquanto focaliza 
a atenção no crânio. Aos poucos as impressões começam a surgir, e, 
se alguém tiver uma que seja bem forte e definida, deve 
mencioná-la. À medida que a sensação for se intensificando, surgem 
o nome, o estilo da vida passada e uma sensação geral sobre o 



 148 

contato. Num determinado momento, quando sentir que deve, a 
Senhora pega o crânio com a sua mão direita e sopra nas cavidades 
das narinas, dizendo: 

 

 
Senhora: "Por intermédio da nossa Senhora e em seu nome... eu 

sopro a vida proveniente do grupo em ti... Em seu nome... que 
assim seja." 

Coloca o crânio novamente no lugar e, a seguir, arruma três fios 
de lã colorida no topo do crânio, cruzando-as entre si: 

Primeiro, o fio vermelho, símbolo do elo vermelho da vida 
pelo renascimento. 

Segundo, o fio preto do conhecimento e símbolo do 
membro iniciado do coven. 

Terceiro, o fio branco da morte e do mundo além da morte. 
Nesse ponto deverá haver uma reação sentida p or todos. Se 

for boa, significa que foi aceito. Um pouco de vinho retirado da 
consagração é aspergido sobre o crânio pela Senhora, com estas 
palavras: 

Senhora: "Em nome do [grupo, coven ou clã] e com esse vinho... eu 
te nomeio [nome], sabendo que por meio desse crânio... tu 



 149 

escolheste ser chamado por nós e de boa vontade te uniste a nós 
para auxiliar na adoração aos Deuses Antigos... e, acima de 
tudo, à Deusa." 

Antes de terminar o rito, todos partilham uma taça de vinho 
em honra do novo contato, e, mais uma vez, um pouco de vinho é 
aspergido sobre o crânio. Assim, o crânio recebe um nome, e, aos 
poucos, o contato' é estabelecido. 

O CRÂNIO DENTRO DOS RITUAIS 

A principal função do "crânio dentro dos rituais" é a de 
servir como acesso aos trabalhos especiais. Por seu intermédio 
e vindo do outro lado surgem com freqüência um clarão de 
iluminação e o conhecimento que, em um instante, impulsiona 
todo o grupo vários degraus à frente no caminho. Muitas vezes 
confirmam-se os objetivos e as ambições do grupo ou coven. Além 
disto, há novos pensamentos e idéias colocados nas mentes do 
grupo, que ampliam o caminho a ser trabalhado e também abrem 
outros. Nesse sentido, o contato espiritual se torna ou ganha 
atributos do sacerdote-rei orientador e líder que habita a tumba 
real. 

Em outro aspecto, torna-se o crânio da profecia. No 
passado, quando era mais utilizado para isto, segurava-se o crânio 
com as mãos enquanto se fazia a pergunta. Se ele ficava mais leve, 
a resposta era "sim". Se ficasse mais pesado, a resposta era "não". 
Hoje, em vez de segurá-lo, coloca-se o crânio no centro do círculo 
de um ambiente obscurecido, dirigindo-se as perguntas ao espírito 
de contato. Todos os presentes colocam a mente num tipo de fluxo 
livre, até que as respostas comecem a chegar. 

Para ser sincero, não estou muito convencido de que todas 
as respostas sejam enviadas pelo espírito. Pelo simples fato de várias 
mentes estarem buscando uma resposta por meio de contato 
externo, isto propicia que elas mesmas encontrem a resposta 



 150 

dentro delas. Qualquer que seja a origem, as respostas chegam com 
o tempo e, posteriormente, mostram que estavam corretas. 

Existe outra forma de tradição em relação ao crânio dentro 
da Arte, que chegou a nós por intermédio de ancestrais muito 
antigos, embora hoje seja utilizada muito raramente, se é que 
ainda o seja. E o uso do crânio como totem, o símbolo animista do 
clã, que evoluiu gradualmente para outra forma de ritual. Por isso, e 
também como assunto de interesse histórico, devo descrevê-lo. 

Desde os tempos pré-históricos, tem havido o reco-
nhecimento do elo mágico entre o caçador e sua vítima. Foram 
encontrados vários exemplos desse elo, desde as famosas pinturas 
rupestres da máscara de veado, do Deus coberto de hera ou do 
mago na Caverne dês Trois Frères, em Arège, até as pilhas 
ritualísticas de ossos de animais escondidas no fundo das cavernas. 
Crescendo nesse conceito de harmonia mágica entre caça e caçador, 
passando por determinados rituais mágicos, o passo seguinte seria 
o reconhecimento gradual por parte do clã ou da tribo do animal 
envolvido: urso, bisão, veado ou qualquer outro. Entrelaçado com 
o conceito do ritual para uma caçada proveitosa veio o 
reconhecimento de que a fertilidade das espécies caçadas era de 
importância primordial. Se elas não procriassem, significaria a fome 
para a tribo. 

O tempo trouxe mudanças. Não havia mais rituais 
realizados no fundo das cavernas, mas ao ar livre, dentro do círculo. 
Como parte do ritual, a agora familiar estaca das bruxas era 
montada como porta de acesso ao círculo. No lugar da estaca em 
forquilha que conhecemos, havia um mastro reto com um crânio 
do animal totêmico fincado na extremidade. Embora a vida tenha 
mudado da sobrevivência que dependia das caçadas para as 
atividades agrícola e pastoril, no ciclo da natureza e na fertilidade 
dos campos, o culto ao Deus Cornudo e a Deusa Grávida ainda tem 
garantido o seu lugar. 

Nessa fé havia ainda o conceito do sacrifício animal como 
agradecimento aos deuses guardiães dos rebanhos e manadas e, 
acima de tudo, à Deusa Mãe da terra. Na verdade, parte do animal 



 151 

sacrificado era consagrada aos deuses e queimada no fogo sagrado. 
O resto era cozido e comido depois pelo grupo. Era festa sagrada, 
partilhada pelos deuses e pelo povo. O que tinha sido praticado 
dentro das cavernas era realizado agora ao ar livre, com 
envolvimento maior do grupo ou clã nos rituais. Mesmo que as 
circunstâncias e o estilo de vida tenham mudado, o conceito de 
fertilidade permanece o mesmo, mudando apenas na aparência 
externa. Em vez de boa caçada, orava-se por boa colheita. 

À medida que o conceito da Deusa e dos Deuses Antigos 
tomava forma mais humana, a natureza do sacrifício também 
mudava. Assim como a vida se tornava mais complexa e mais 
organizada, expandia-se a visão sobre os deuses. Em vez do 
sacrifício animal, surgia o conceito do mensageiro humano. 
Deuses e Deusa ganhando caráter mais humano podiam ser 
contatados por um ser humano, essa alma levando as preces e 
pedidos da tribo. Desenvolvido paralelamente ao conceito de 
mensageiro dos deuses, e com o mesmo objetivo de força e bem-
estar para a tribo, surgiu o sacrifício do Rei Divino, em que a 
força da tribo era fixada em uma pessoa não por direito de 
nascimento ou por herança, mas por seleção. Enquanto o rei fosse 
forte e vigoroso, assim seria a tribo. Sacrificado em seu apogeu, o 
rei tornava-se companheiro dos deuses pelo bem da tribo. 

Posteriormente esse conceito foi modificado, e o 
sacrifício voltou mais uma vez a ser animal, com o que surgiu o 
conceito muito interessante do bode expiatório. O infeliz animal, 
portador de todos os males e pecados da comunidade, deveria 
levá-los diante dos deuses junto com a sua vida, como símbolo 
de expiação e pagamento para libertação — uma vida 
substituindo a do rei. 

Comesse conceito da possibilidade de transferir doenças e 
pecados para um animal a ser sacrificado e, ao mesmo tempo 
como lembrança do sacrifício do Rei Divino, fica muito clara a 
idéia do Mestre de um coven como líder espiritualmente inspirado, 
tendo que realizar um sacrifício de sangue a cada sete anos. Como 



 152 

no caso do sacrifício do Rei Divino, o Mestre detém os poderes de 
um líder, e deve pagar o preço por esses poderes. 

Durante sete anos, pelas graças da Senhora, o Mestre lidera 
o coven. No final do sétimo ano, o preço dessa regra é transferido 
para o "Carneiro Real". A vida do carneiro é oferecida à Deusa, 
substituindo a do Mestre. As partes sagradas são oferecidas ao 
fogo sagrado, e as outras são utilizadas nas festas sagradas. A 
cabeça do carneiro sacrificado é queimada ao lado da "Ponte 
Entre os Dois Mundos". Por essa razão, o avental algumas vezes 
usado pelo Mestre como parte dos seus paramentos, como no caso 
dos utilizados por outros membros, simboliza nada mais do que o 
avental do açougueiro. 

Hoje em dia não há mais necessidade do sacrifício. Ele foi 
substituído pelo juramento do ofício feito e confirmado pela 
Senhora e pelos quatro oficiantes a cada sete anos. Entretanto, 
podemos ocasionalmente achar um grupo que marca a sua porta de 
entrada para o círculo com uma cabeça queimada de carneiro como 
lembrança do espírito-totem animista do clã. Da mesma maneira, a 
estaca ou mastro em forquilha é o símbolo do jovem Deus Cornudo 
das florestas e da caça, aquele que permanece entre o coven e a 
Mãe, a Deusa. 



 153 

VI – Os Rituais 



 154 

l - Início dos Rituais 

Esses rituais não são tentativas de fazer ressurgirem as 
maneiras antigas, mas uma criação baseada nelas. Os instrumentos 
e os símbolos pertencem todos à tradição antiga, mas palavras e 
pensamentos estão adaptados à época atual. Algumas pessoas não 
os aceitarão, alegando tratar-se de improvisação, enquanto outras 
dirão com severidade: "as coisas não são dessa maneira, não na 
antiga tradição". Minha resposta é que o trabalho desses rituais 
traz uma abertura de conscientização do passado e do presente. 
Aqueles que já trabalharam com eles sentem que se estão 
satisfazendo e proporcionando respostas a algumas das nossas 
necessidades e sentimentos. "A pérola que temos na Senhora é a 
fonte de toda a sabedoria." Quem sou eu para rejeitar o que ela me 
enviou? 

Antes de continuar, devo esclarecer um ponto. Ao serem 
adaptados para a época atual, todos os rituais foram escritos para 
coven completo de treze membros. Porém, aquele que desejar 
trabalhar com esses ritos poderá adaptá-los ao número de 
participantes. 

Outro ponto a ser lembrado é que, de acordo com a antiga 
tradição celta, é o lugar, o local de trabalho, que traz o poder, muito 
mais do que a congregação reunida. Portanto, uma pessoa 
solitária, segurando a taça de vinho em honra à Senhora e aos 
Deuses Antigos, em local apropriado, pode conseguir com esse 
simples ritual tanto quanto um coven de treze membros trabalhando 
os rituais completos. 

Uma das razões que me levou a reexaminar tudo o que 
aprendi e a escrever esse livro foi a maneira pela qual nosso grupo 
se desfez após a morte de Robert Cochrane. Na época eu senti, e 
ainda sinto, que os Mistérios Antigos merecem tratamento melhor 
do que recebem agora. O principal ponto fraco era, e ainda é agora, 
a importância do Mestre e da Virgem, respectivamente os líderes 
masculino e feminino, no grupo. O problema é que geralmente eles 



 155 

são os membros fundadores e os líderes do coven. Aos poucos tudo 
o que dizem se transforma em lei dentro do coven, de modo que, 
quando um dos dois se afasta ou morre, a tendência do coven é se 
encerrar. Basicamente o problema é que a Arte como fé está tão 
fragmentada que a recuperação total está fora de cogitação. As 
mansões ainda existem, mas precisam de novos suprimentos. 

Isto não significa que o passado deva ser rejeitado. A Arte não 
é estática, mas sim dinâmica, embora firmemente enraizada na 
história. O ato de adoração não está na congregação, o local 
sagrado é uma finalidade em si mesmo. Ao invocar novamente os 
Deuses Antigos e, acima deles, a Deusa, o ato de adoração pode e 
está ligado à época de hoje, muito mais do que simples tentativa de 
recriação da Era Dourada perdida, se é que existiu uma. Os tempos 
mudaram, e, com eles, as necessidades, mas as verdades básicas 
ainda são válidas hoje, como sempre foram. Relegadas por séculos, 
exceto para alguns escolhidos, as mensagens ainda percorrem os 
corredores do tempo para serem ouvidas por aqueles que possuem 
ouvidos e desejam ouvir. 

Como Traçar o Círculo 

A história do círculo mágico é antiga, muito antiga. Não é 
somente uma área de trabalho, mas um símbolo da eternidade, 
como se não tivesse começo e nem fim. Ao traçar o círculo, a área 
se torna, de facto, solo sagrado, defesa contra as forças hostis e 
contém a energia que forma o cone de poder. 

Tradicionalmente, o círculo das feiticeiras possui três metros de 
diâmetro, mas, no caso de treze ou mais trabalharem um ritual, é 
melhor um círculo maior. Se o tamanho tiver que ser aumentado, 
isto deverá ser feito baseado em múltiplos de três. Uma coisa que 
deve ser lembrada é que não importa se o círculo é elaborado ou 
simples; ele deve ser traçado e tratado com reverência e respeito, 
pois será, sem dúvida, solo sagrado. O trabalho ao ar livre é ideal, 
mas atualmente nem sempre é possível. 



 156 

O círculo é traçado pelo oficiante do Leste, mesmo quando a 
convocação é realizada pela Senhora. Para fazê-lo, o oficiante 
necessita de determinados instrumentos e meios para acender o 
fogo sagrado. Precisará da vassoura, duas facas, duas tábuas ou 
marcos para o Portão do Norte e uma corda com o comprimento da 
metade do diâmetro do círculo que está sendo traçado. 

A primeira tarefa é fincar uma das facas firmemente no chão 
onde ficará o fogo ou chama sagrada. Em seguida amarrará uma 
das extremidades da corda na faca, enquanto, com a outra amarrada 
na extremidade oposta, traçará o círculo. Com o auxílio de uma 
bússola estabelecerá o Norte, e, mantendo a corda esticada, 
começará por ali a traçar o círculo, terminando novamente no 
Norte, onde a faca será deixada fincada no chão. 

A tarefa seguinte será colocar os dois marcadores para o portão 
do Norte, fincando-os na terra, na borda do círculo, e separados 
entre si por 15cm a 90cm. O oficiante retornará ao centro do 
círculo, pegará a sua faca e deixará o fogo pronto para ser 
acendido. Em seguida enrolará a corda e retirará a outra faca da 
borda do círculo. 

O passo seguinte será acender o fogo, o que dependerá de 
escolha pessoal. Eu uso isqueiro e fósforos, mas, antes de acendê-lo, 
tiro algumas fagulhas simbólicas com uma pederneira, respeitando 
meu sentimento pessoal. 

Após o fogo ter pego bem, o Leste estará pronto para 
deixar o círculo. Para tanto utilizará seu instrumento, a vassoura. 
Ela é a ponte entre os dois mundos, e o Leste a levará para o Norte. 
Ele a colocará atravessada sobre aborda do círculo e entre os dois 
marcos, com a extremidade de galhos voltada para dentro. 
Pulando por cima, da direita para a esquerda, ele deixará o círculo 
e dirigir-se-á à Senhora. Ela o aguardará do lado de fora do círculo, 
segurando a estaca em forquilha. O Leste se aproximará e se curvará 
em reverência. 

Leste: "O círculo está traçado de acordo com a nossa tradição. O 
fogo está aceso. Necessitamos agora de que a Senhora entre e 



 157 

chame Nossa Senhora e os Guardiães, a fim de tornar esse solo 
sagrado por sua presença." 

Senhora: "Antes que se junte aos outros membros do nosso grupo, 
peço-lhe que realize mais uma tarefa. Leve nosso altar e finque-
o com firmeza no lugar de costume." 

O Leste, com reverência, toma a estaca e finca-a a cerca de 
90cm da borda do círculo, de modo que fique entre os dois marcos, 
quando vista do lado de dentro do círculo. Em seguida reúne-se com 
o restante do grupo, que está a alguma distância. 

A Senhora entra no círculo, cruzando a vassoura da 
esquerda para a direita e a retira. Vai, então, até cada qua-drante, 
começando pelo Leste. Cruza os braços sobre o peito, inclina-se e 
invoca o espírito do quadrante: "Esteja conosco e testemunhe o 
nosso ato de adoração." Após ter feito isso, finalizando com o 
Norte, ela se aproxima do fogo e, por alguns momentos, reflete 
sobre o que está para acontecer, antes de iniciar a Invocação do 
Círculo: 

Pela estaca e pelo caldeirão, pela taça e pela faca, Pelo direito 
de oficiante que ocupo, Vós, antigos poderes da vida e da 
morte, Reuni-vos na proteção do círculo. 

 
Parente por parente, sangue por sangue, Pelo vento noturno 
selvagem e pelo céu estrelado, Pela cor castanha da urze e 
pela madeira escura, Representeis a noite para esse círculo. 

À semelhança de um marco de pedra, Mantendes a guarda 
em torno do anel do círculo, Enquanto surgis atravessando a 
escuridão. No Leste está a obscura pedra de Hele. 

Eu convoco diante de mim a matilha do reino das fadas, De 
dentes pontiagudos, pêlo branco e orelhas 

vermelhas, 
Para rondar além das fronteiras do círculo. E amedrontar 
o coração dos intrusos. 



 158 

Poderes ancestrais deste nosso sangue, Somos o vosso povo, 
guardai-nos bem, Pela terra e pelo ar, pelo fogo e pela água, 
Pela mímica mágica e pelo encanto pronunciado. 

Eu invoco a nossa Deusa da Arte, E os Antigos da 
montanha e da colina. Com o fogo flamejante e a fumaça 
flutuante. Eu dedico os limites deste círculo. 

Por três vezes o três, Assim será! 

O ritual da consagração do círculo é um dos mais ricos em 
simbologia. Para estudá-lo, podemos dividi-lo em três partes 
distintas. Na primeira, a Senhora invoca pelo seu direito de 
oficiante. Afinal, ela se dedicou à liderança do coven ou grupo 
para servir à Nossa Senhora da Noite. A invocação da estaca, do 
caldeirão e da taça é uma referência ao Deus Cornudo e ao 
Caldeirão da Inspiração, e a tudo o que significam. A taça e a faca 
naturalmente representam os aspectos feminino e masculino da Fé 
Antiga e a união dos dois, como mostrado na consagração dos 
bolos e do vinho. 

"Parente por parente, sangue por sangue" é uma invocação 
às nossas raízes ancestrais, o parentesco da raça; aqueles de nós 
que têm nas veias o sangue antigo freqüentemente sentem e 
partilham do mundo sobrenatural celta nos pensamentos e nos 
sentimentos. 

Ao criar a imagem mental de um monumento de pedra 
como círculo de trabalho, com a pedra de Hele brilhando 
indistinta fora do leste (como em Stonehenge), e invocando a 
Senhora da Noite e os Senhores Antigos da montanha e da colina, 
podemos gradualmente sentir-nos voltando no tempo, 
afinando-nos com as vibrações e a atmosfera rural, e por uma 
pequena duração de tempo, tornarmo-nos unos com o espírito 
oculto da terra. 

Ao invocar os cães de caça do reino das fadas, estamos 
invocando a matilha de Gwyn ap Nudd, O Caçador Selvagem, 
os Cães de Gabriel ou de Herne, liderados pela Cadela Malhada, 



 159 

enquanto ele cavalga a Égua da Noite. Ao chamar por Gwyn para 
rondar além das fronteiras do círculo, estamos pedindo um 
elemento que nos proteja, impedindo a entrada no círculo de 
todos que não devem. O estranho é que muitas vezes não sentimos 
somente que estão ali, pois realmente podemos ver suas formas 
indistintas em torno do círculo. Outro fenômeno estranho é que, 
com freqüência, por nenhuma razão aparente, os cães das redon-
dezas começam a latir. Presenciei isto várias vezes. 

Ao criar o que é verdadeiramente um santuário para os que 
estão dentro do anel, descobrimos não somente certa qualidade 
de paz de espírito, como também sabedoria obtida por meio do 
envolvimento. 

Temos aqui outro poema que tambémpode ser utilizado 
para a consagração do círculo: 

Pelo bastão mágico e pela chama da luz ígnea, Invocamos 
mais uma vez o mais Antigo dos Deuses! 

 
Esteja presente em todo o seu antigo direito, Para renovar a 
nossa vida na natureza primordial. 

Deusa da bruxaria e da lua que anda nos céus, Senhora da meia-
noite e do céu estrelado, Realizamos a tua dança pedindo uma 
bênção mágica. Abre a visão do olho interior! 

Senhor da mata e da floresta, 
Oh, Cornudo, atende ao chamado do nosso coven, 
Liberta-nos da prisão do mundo, 
Quando o manto escuro da noite estiver sobre nós. 

Agora o círculo está traçado com uma lâmina sagrada. E 
nenhum inimigo reconhecido ou não poderá entrar! O círculo 
está traçado — que se torne verdadeiramente 

mágico! Nossas vontades estão 
unidas — e assim será! 



 160 

Consagração dos Bolos e do Vinho 

A consagração dos bolos (ou pão) e do vinho deverá ser 
tratada como ponto central do ritual principal. Na sua forma mais 
primitiva, era a partilha física do corpo do Rei Divino sacrificado. 
Resumindo, era o canibalismo ritualístico. Na versão cristã, a 
comunhão é o simbolismo da partilha do corpo e do sangue do 
Cristo sacrificado, realizada em memória da Última Ceia. 

No início da teologia cristã, os elementos da Eucaristia eram 
transformados no corpo e no sangue do Cristo pelo ato mágico da 
transubstanciação. Novamente, era a união da congregação por 
meio da participação da festa do sacrifício. Analisando o pão e o 
vinho sob esse enfoque, a idéia de que ambos os elementos eram 
carregados e magicamente transformados durante o ritual mágico 
da bênção, compreende-se e reconhece-se com facilidade o 
significado disto: a participação do poder da Deusa. Basta lembrar 
que a taça eqüivale ao caldeirão do qual fluem a sabedoria e a 
inspiração da Deusa. 

Há duas maneiras de lidar com a taça, o pão e o vinho. Eles 
podem ser trazidos para o círculo pela Senhora e deixados no 
ponto norte da borda do círculo. A outra maneira é colocá-los aos 
pés da estaca para serem retirados pela Senhora antes que ela 
convoque o Leste para ajudá-la na consagração. Prefiro essa 
última, pois a Senhora dirige-se ao símbolo dos Deus Cornudo 
para realizar a festa, estabelecendo um elo entre a Mãe, o Deus 
Cornudo e o povo. 

A Senhora deixa o círculo e se aproxima da estaca enfeitada. 
Antes da retirar o vinho e os bolos do lugar, ela se inclina e medita 
por alguns momentos sobre o significado do ritual. Então, inclina-
se mais uma vez e volta para o círculo. Coloca os bolos e o vinho no 
chão e fecha novamente o círculo. A Senhora chama o Leste, e, 
enquanto segura a taça, ele a enche com vinho. Depois se afasta 
para trás e segura sua faca. A senhora inicia a invocação de 
Concentração de Poder. 



 161 

Senhora: "Invoco a Deusa para que assista a esse nosso ritual — para 
levantar o véu entre nós. Ao unir a taça com a faca, 
simbolizamos a união dos dois elementos, para a perpetuação da 
vida. Pois essa taça simboliza a Mãe, e a faca simboliza o Deus 
Cornudo, seu amante." 

Ela levanta a taça bem alto com ambas as mãos. O Leste se 
adianta e, passando os braços em torno dos da Senhora, levanta a 
faca e a segura com ambas as mãos, apontando para baixo e acima 
da taça. 

Leste: "Pelo símbolo da faca eu invoco o Deus Cornudo para unir-se 
com a Mãe e imantar essa taça, a fim de que a sabedoria dos 
tempos se possa mesclar com o vinho em benefício de todos 
nós." 

Ele abaixa a faca dentro da taça e, ao mesmo tempo, beija a 
Senhora. A taça então é colocada de lado. (Pode ser passada a um 
assistente.) A Senhora pega os bolos que estão embrulhados num 
pano limpo e os traz para o Leste. 

Leste: "Eu invoco os Deuses Antigos para que observem esse nosso 
sacrifício com alegria e compreensão. Pois fazemos isto em 
memória do passado. Ao comer deste pão, levamos conosco a 
antiga sabedoria dos lugares altos e solitários. Pelo chamado 
do sangue pelo sangue, clamamos os nossos direitos desta 
nossa herança." 

Ele toca cada pedaço de pão ou de bolo com a faca, dizendo: 

"Pela taça, pela faca e pela estaca, eu abençoo esse nosso pão 
sagrado." 

Poderá dizer esses versos como bênção e consagração: 

Pela virtude desta faca, 
Seja coberto de sabedoria e de vida! 
Que a Mãe Terra nos dê os grãos. 



 162 

Que possamos semear e colher. 
Para que voltemos quando a hora chegar. 

Para a terra que reivindica o que lhe é de direito, Pois a 
semente permanece escondida nela, Na morte está a 
promessa do renascimento. Pela terra e pela água, pelo vento 
e pelo fogo, Sejamos abençoados em nome dos Antigos! 

A Senhora leva o vinho para cada um, e o Leste, o pão ou os 
bolos. 

 
Senhora: "Com esse vinho e esse pão renovamos o nosso 

compromisso com cada um, na fé, no amor, na harmonia. 
Nesta forma de adoração que os muitos se tornem um." 

Como podemos notar, pode-se usar tanto o pão quanto o 
bolo neste ritual, pois ambos são feitos de grãos, presentes da Mãe 
Terra que sustenta a vida. Da mesma forma, o vinho pode ser da 
escolha do coven ou do grupo, embora o tinto seja mais 
apropriado, considerando-se o antigo significado e a origem do 
ritual. 

No livro de Charles Godfrey Leland, Aradia or The Gospel of 
the Witches, no qual ele relembra as tradições que 
sobreviveram das feiticeiras da Itália, aprendemos que elas 
realizavam uma refeição ritualística semelhante, utilizando bolos 
feitos de farinha de trigo, vinho, sal e mel na forma de uma lua 
crescente. Muitas feiticeiras atuais preferem fazer os bolos 
ritualísticos especialmente dessa forma. Entretanto, se o coven 
preferir algo mais primitivo, talvez pedaços de pão de farinha 
integral ou uma receita da região (por exemplo, bolo de aveia, na 
Escócia), caberá a ele decidir. 

Um bom artigo para o coven adquirir é uma travessa de 
louça ou bandeja que pode ser decorada com estampa 
apropriada, por exemplo um grande pentagrama (a estrela de 
cinco pontas). 



 163 

2 - Os Quatro Grandes Sabás 

O primeiro dos Quatro Grande Sabás é a Candelária, a 2 de 
fevereiro. Essa é a época em que, tradicionalmente, o Caçador 
Selvagem corre pelos céus com a rajada fria do inverno3. Ao 
mesmo tempo é a época do ano quando começam a surgir os 
primeiros sinais da primavera. Por isso, as primeiras flores da 
estação, os galantos, possuem o nome antigo de "sinos da 
Candelária". O mês de fevereiro recebeu esse nome do latim 
Februarius mensis, que significa época de purificação, a antiga 
origem ritualística da limpeza da primavera. É o momento de tirar 
o espírito do ano velho, o que é feito dentro do círculo, e, após o 
ritual de banimento, o local é limpo com sal. 

Também é o momento do plantio ritualístico de um grão de 
trigo ou de cevada num grande vaso de plantas, que é então 
guardado por um membro designado para essa tarefa. Então, em 
comemoração ao Caçador Selvagem, deixa-se o local ao som de 
cometas e de muito barulho, quanto mais selvagem, melhor. 

O Grande Sabá seguinte é a Véspera de Maio, também 
chamado de Bekane ou Noite de Walpurges. Acontece a 30 de abril. 
É o momento das boas-vindas ao verão e ao nascimento do jovem 
Rei Cornudo. Antigamente era celebrado com fogueiras, pois o seu 
nome celta, Beltane, significa "fogo brilhante". A Noite de 
Walpurges recebeu o nome de uma santa chamada Walburga, que 
provavelmente foi uma antiga deusa da natureza sob a forma cristã. 

É a época de planejar e começar coisas novas. Agora, a 
semente que foi ritualisticamente plantada na Candelária deve 
estar começando a brotar. 

O primeiro dia de agosto traz o Sabá do Festival da 
Colheita. É o momento da ação de graças por tudo o que o ano 
proporcionou ao coven. 

                                                 
3 Considerar a diferença das estações no Hemisfério Norte e no Hemisfério Sul. (N.T.) 



 164 

Parte dele pode ser a festa realizada após a colheita, e parte, 
um momento de meditação. De alguma maneira, é época de 
tristeza pelas coisas que já passaram e que não foram 
consideradas. Agora a semente no vaso deve estar madura e 
pronta para a colheita, como no campo. Mas é também a estação 
do "crescimento de Lammas", quando os antigos carvalhos 
sagrados da Inglaterra ganhavam folhas novas. Foi entre esses 
carvalhos na Floresta Nova "na manhã de Lammas" que o Rei 
Vermelho, William Rufus, teve morte misteriosa, talvez de sacrifício. 

Quando a haste ritualística do trigo ou da cevada do coven é 
cortada, se algum membro quiser, poderá levar uma de suas 
sementes e plantá-la em sua casa como símbolo particular de culto 
utilizado como ponto de mentalização. 

A Véspera de Todos os Santos, a 31 de outubro, é o Sabá 
conhecido por todos. É a antiga Véspera de Samhain, o festival 
celta do início do inverno. As brilhantes abóboras de cor laranja 
estão maduras e prontas para serem usadas como lanternas 
tradicionais, fazendo-se buracos, emprestando-lhes uma aparência 
de gnomo e acendendo uma vela dentro delas. Supõe-se que, na 
Véspera de Samhain, todos os tipos de criaturas estranhas circulam, 
e, como em Beltane, seis meses antes, trata-se de uma ocasião de 
divertimentos e de acender fogueiras. 

Na verdade, é um antigo festival pagão de lembranças e 
comunicações com mortos. Nessa ocasião, temos os círculos 
gêmeos, um para os vivos e um para os mortos. O ritual atravessa 
de um círculo para o outro, e, como parte dele, os membros do 
coven podem acender uma vela para alguém que gostariam de 
relembrar. Essas velas são utilizadas no lugar do fogo sagrado, no 
centro do círculo dos mortos. 

Veremos que esses Quatro Sabás ocorrem a intervalos 
regulares de mais ou menos três meses. Entre eles temos os Sabás 
menores dos equinócios da primavera e do outono, dos solstícios 
do verão e do inverno. 

O solstício do verão era época antiga de festivais, e o 
solstício do inverno era mais conhecido como Yule, no qual as 



 165 

pessoas celebram hoje em dia o Natal. A data da Páscoa depende 
da primeira lua cheia após o equinócio da primavera, o que 
revela que, originalmente, foi a festa paga da primavera. 

Os quatro Grandes Sabás devem ser observados por todo o 
coven. Entretanto, os equinócios (em torno de 21 de março e 21 de 
setembro) e os solstícios (em torno de 21 junho e 21 de dezembro) 
podem ser celebrados enquanto reunião do coven ou por um trabalho 
em sua casa com o seu parceiro. Se não houver co-participante, 
você poderá realizar seu trabalho dentro ou fora de casa. A data 
correta dos equinócios e solstícios varia um pouco a cada ano, por 
razões astronômicas. É só conferir nos almanaques ou revistas 
especializadas. 

Jejum e Purificação 

Por tradição, antes dos quatro rituais principais da 
Candelária, Véspera de Maio, Festival da Colheita e Véspera de 
Todos os Santos, deve-se fazer jejum nas vinte e quatro horas que 
antecedem o ritual. No caso de qualquer trabalho mágico muito 
sério, o mesmo procedimento deve ser observado. A rigidez com 
que isto é seguido por um grupo ou coven depende da decisão de 
seus membros. 

No caso do meu antigo grupo, dependia dos esforços 
físicos vinculados ao trabalho profissional de cada um. Quando 
se trabalha em escritórios não há nenhum prejuízo em se fazer 
abstinência total, mas, no caso de um ferreiro ou de um empregado 
de fundição que deixem de ingerir sal, logo se descobrirão doentes. 
No ritual do jejum, o bom senso deve ditar a severidade do regime. 

O que deve ser evitado antes do ritual? Teoricamente, tudo, 
exceto água, mas na maioria dos casos atuais deixa-se de ingerir 
carne, peixe, vegetais, álcool e sal. Para aqueles que sentem 
necessidade de comer, admitem-se torradas com ovo cozido. 
Aceitam-se também café e chá, cuidando-se para que haja 
moderação. Em meu caso, como apreciador de chá que sou, o ato de 



 166 

cortá-lo é prova de grande força de vontade. Eu precisaria de um 
anestésico para deixar tudo ao mesmo tempo. 

Por trás do conceito do ritual de jejum existem dois 
objetivos. Em primeiro lugar, o ato de jejum requer grande força de 
vontade. Essa força de vontade também tem o seu propósito dentro 
do círculo. Em segundo, ele desenvolve o poder de superar as 
pontadas da fome e apelos do mundo exterior, enquanto, ao mesmo 
tempo, concentra toda a energia mental do indivíduo para auxiliar 
no trabalho mágico a ser realizado. 

Desenvolver a vontade a ponto de ignorar o desconforto do 
corpo e até esquecê-lo significa que o espírito ou alma está livre 
desta existência terrena e é capaz de responder ao fluxo de força 
ou poder que surge dentro do círculo durante o ritual. Parte do 
objetivo do jejum é criar certa orientação dentro do corpo. Certa 
vez associamos determinadas drogas ao jejum, para obter tal 
finalidade. Hoje em dia, conhecemos isto melhor. As drogas 
pertencem mais à era do xamã-sacerdote do que à feitiçaria 
moderna. 

Atualmente, a experiência fora do corpo, semelhante a um 
transe, é conseguida por um ato da vontade. Assim, pelos poderes 
da vontade e separando a psique do corpo, o iniciado atinge o 
estado de "girar sem movimento entre os dois mundos". Nesse 
período de tempo, o círculo se torna o centro do universo, 
parecendo que o firmamento gira em torno dele. É o mundo que 
não faz parte nem dos céus e nem da terra. É o mundo dos sonhos, 
das ilusões e, finalmente, quando a ilusão se torna realidade, da 
verdade. 

Junto com essa orientação do corpo e como parte do 
processo, temos os cantos. Assim como uma peça musical pode 
expressar as emoções (por exemplo "Marte, o Senhor da Guerra", 
da suíte Os Planetas, de Holst — ao ouvi-la, não temos dúvidas 
quanto ao seu significado), o mesmo acontece com os cantos 
usados no círculo. A marcação do tempo e o controle da respiração 
criam alterações no corpo. O jejum e os níveis alterados de 
oxigênio na corrente sangüínea combinados produzem um estado 



 167 

mental que deve ser o primeiro estágio para um trabalho mágico 
bem-sucedido. Enquanto o xamã-sacerdote dos tempos antigos 
utilizava drogas e a dança sagrada para atingir um estado ampliado 
de êxtase e de comunicação com os deuses, o bruxo moderno o 
consegue por ato de vontade e por meio do conhecimento, em busca 
de alguma compreensão da vida, dos deuses e do relacionamento 
espiritual entre ele mesmo e a Deusa. 

De alguma forma, essa desorientação do ser físico na 
mesma maneira controlada é a chave para o encantamento mágico 
projetado, embora, neste caso, o canto do coven e a Trilha do Milho 
sejam a mesma abertura para a Deusa. Ao fixar os objetivos ou as 
finalidades que estão sendo trabalhadas dentro da mente coletiva 
do grupo, as forças ou poderes invocados dentro do círculo são 
escolhidos ou direcionados para o alvo determinado, seja ele bom 
ou mau, curador ou prejudicial. 

Novamente devemos enfatizar que o jejum ritualístico é parte 
do rito de trabalho. Como tal, deve ser utilizado somente como 
parte desse tipo de ritual de trabalho ou para um encantamento 
mágico. Na maioria dos Esbás de lua cheia que coincidem com o 
ciclo ritualístico anual, esses são simplesmente atos de adoração. 
Nessas circunstâncias, não há necessidade de jejum ritualístico, 
pois os objetivos são diferentes, isto é, uma reunião de almas afins 
em comunhão com a Deusa e os Deuses Antigos, como dizem os 
versos do século 16, citados por T.C. Lethbridge em seu livro 
Witches: Investigating an Ancient Religion: 

Diana e seu grupo alegre o pegarão pelos dedos, E o 
conduzirão adiante com prazer para beber o 

vinho doce. Para beber o vinho doce, 
meus amigos, e respirar 

o ar celestial, 
E dançar, como dançam os jovens anjos. Oh, Deus, 
ainda bem que eu estava lá! 

Nas palavras da antiga saudação: "Feliz encontro e feliz partida, e 
feliz encontro novamente!" Se alguma vez participar de um ritual 



 168 

desses e anos depois não mais o fizer, mesmo assim sempre haverá 
em seu coração um desejo de reaver os momentos passados no 
círculo das feiticeiras, sob céu claro, cheio de estrelas e uma 
grande lua. Esse é o momento no qual a Deusa penetra sua alma e 
a torna dela para sempre. 

Pela natureza das coisas, e por se tratar de trabalho mágico, 
há sempre a necessidade de ligá-lo à terra. Neste sentido, da 
mesma maneira que tentamos deixar para trás as coisas do mundo 
quando entramos no círculo, o contrário deve ser feito ao sair dele; 
resumindo, um tipo de ritual de purificação e ligação com a terra 
ou literalmente, trazer os sentidos de volta à terra. Na maioria dos 
casos, significa fazer algo bem mundano, como beber algumas 
cervejas para liberar a tensão pós-trabalho. Ou, se houver um 
companheiro de trabalho que deseja e sente o mesmo que você, o 
sexo é muitas vezes usado como influência estabilizadora. Embora 
possa parecer maneira muito fria de falar, as emoções existente 
entre a dupla certamente são o oposto. Pela relação íntima e segura 
construída entre eles, a união do ato sexual é realmente uma união 
num ato de amor e, talvez, um clímax adequado para qualquer 
encontro. 

Isto não é e nem nunca foi desculpa para orgia. Se as 
pessoas querem desculpar-se por esse tipo de coisa, que o façam, 
mas não o justifiquem como ato de adoração à Deusa. A união em 
amor e respeito é assunto particular, realizado em privacidade e não 
interessa a mais ninguém. A união na luxúria e na orgia não faz 
parte da Fé. 

Com freqüência, ao trabalharmos um ritual muito pesado 
ou que talvez não tenha sido ligado apropriadamente à terra, fica 
uma sensação, no indivíduo ou no grupo, de ter ficado atolado num 
mar de depressão negra ou, em outras palavras, "sentem-se as más 
vibrações". Também, e com muita freqüência, existem pessoas que 
dão muito de si e, no final, sentem-se prejudicadas e desiludidas. 
Muitas vezes nesses casos, é necessária uma chuveirada fria sob a 
forma de purificação ou então deixar para trás os acontecimentos 
com o intuito de se desligar deles. 



 169 

Se um grupo ou coven é chamado para trabalhar num ritual 
de amaldiçoamento ou banimento, isto muitas vezes deixa o grupo 
se sentindo sugado, inseguro e em estado de desarmonia. Nesses 
casos o ritual de purificação é muito útil, pois é a maneira de 
transformar uma sensação de culpa pessoal ou coletiva em rito e 
ato de expiação. Se o grupo inteiro sentir a necessidade de um 
ritual de purificação, o jejum fará parte dele, devendo ser 
observado por todos. 

Se o ritual será simples ou complicado, mais uma vez caberá 
ao grupo ou ao coven a decisão. Ele pode ir de uma simples 
aspersão com água consagrada até o excessivamente formal e 
complicado "Grande Ritual da Purificação." 

O ritual mais simples é realizado dentro de um círculo 
inteiramente imantado e consagrado. São necessários uma tigela 
com água e um pequeno feixe de galhos, unidos numa extremidade, 
para formar uma alça. Como a água deve ser aspergida, esse ritual é 
geralmente realizado ao ar livre, mas, se as pessoas preferirem ficar 
dentro de um recinto, não há nada que as impeça de realizá-lo 
dessa forma. O que deve ser lembrado é que se trata de trabalho 
de ritual e não de trabalho cerimonial. Por isso o círculo deve ser 
inteiramente imantado, bem como consagrado e traçado de acordo 
com os rituais completos do círculo. Não importa se for somente 
uma pessoa ou todo o coven a ser submetido à purificação, o ritual 
será o mesmo em todos os casos. 

O Oficiante do Leste ou quem traçar o círculo, traz a tigela 
para dentro, colocando-a próxima do fogo, que já deve ter sido 
aceso. A água está aos cuidados do Oeste, e é ele quem a traz para 
dentro do círculo. 

Com todos reunidos dentro do círculo, e esse já fechado, a 
Senhora, como sacerdotisa da Deusa, não fica em sua posição 
comum ao norte, mas ao lado do fogo, com todos à sua volta e em 
círculo. Nessas ocasiões, ela não inicia o ritual com a Prece do Santo 
Graal, porém usa algo mais apropriado para a ocasião, porque o 
grupo não está pedindo conhecimento ou inspiração, mas algo a 
ser retirado e afastado dele. Por isso ela diz: 



 170 

Senhora: "Eu invoco os Deuses Antigos e os guardiães deste nosso 
grupo... para ver e compreender a carga que está sobre nós... E 
ao realizar... tire de nós a causa da nossa desarmonia... Onde 
uma vez foi pago um preço de sangue para essa absolvição... 
Ofereço água em seu lugar, sem a qual ninguém vive... O 
símbolo do esquecimento e do olvido do rio atemporal... para 
levar a discórdia de nossas almas e trazer harmonia em seu 
lugar." (Após alguns momentos de silêncio, a Senhora chama o 
Oeste para unir-se a ela no centro do círculo. O Oeste, levando a 
garrafa ou o frasco para ela, levanta a tigela para que a Senhora 
ali despeje a água.) "Pelos poderes inerentes a mim como 
sacerdotisa da Deusa... eu imanto essa água com os poderes 
sagrados invocados para a lavagem e limpeza da alma." 

Ela coloca a garrafa ou o frasco no chão, tomando a tigela do 
Oeste, levanta-a como faz com a taça para a imantação do vinho. O 
Oeste tira a sua faca, levanta-a e depois abaixa a ponta dentro da 
água, dizendo ao mesmo tempo: 

 
Oeste: "Pelo ato da união da faca com a água, simbolizando a união 

da Deusa enquanto Jovem Virgem com o Jovem Rei Cornudo... 
Possa a água neste recipiente ser imantada com os poderes do 
sangue sagrado do sacrifício... para pagarmos o preço para a 
remoção dos pesos que estão sobre nós." 

Ele beija a Senhora. Embainhando a faca, ele toma a tigela. 
A Senhora pega o feixe de galhos e o mergulha na água. Sacudindo 
algumas gotas, primeiro sobre ela e depois sobre o Oeste, ela 
continua fazendo o mesmo com o restante do grupo, usando as 
palavras: 

Senhora: "Com essa purificação, dada pelo conhecimento e retidão 
do nosso ato... Eu lavo de nós o que nos trouxe desarmonia... 
Neste ritual simbólico de limpeza que o conhecimento de tudo o 
que veio antes é agora retirado de nós... deixando-nos como um 
bebê recém-lavado... limpo de corpo e alma... e novamente 



 171 

prontos para trabalhar os mistérios da nossa Fé." (Há uma 
pequena pausa, e a Senhora continua.) "Pela água imantada que 
é deixada... Da terra veio... para a terra voltará... Em nome da 
Deusa... que assim seja." 

O ritual está terminado, mas, se o grupo sentir que deseja 
realizar a dança ritual do anel, no sentido horário como maneira de 
varrer tudo para longe, nada há que impeça. Mas é bom lembrar 
que, pela natureza do ritual, não deverá haver festividade após. A 
saída do círculo marca o fechamento do ritual. 

O Marco Real 

O marco real nada mais é do que uma expressão 
simbólica. É, de alguma maneira, uma expressão vazia das 
doutrinas da fé e da crença, embora no simples ato da sua criação 
torne-se uma expressão física de uma complexa teologia. 

O que é um marco real? Em poucas palavras, simplesmente 
uma pilha de pedras erigidas, no local de trabalho pelos membros. 
Por trás do ato de transportar as pedras existe o conceito de que 
todos os membros participantes deixam com elas os pesos do 
mundo. Ao deixar as pedras numa pilha, deixa-se para trás as dores 
do mundo antes de se entrar no círculo sagrado da Deusa. Ao 
deixarmos a pedra, estamos dizendo: "Deixo as minhas dores no 
colo da Deusa." 

Em outro nível, o ato de trazer as pedras e criar, por um 
período de tempo, um montículo, o grupo ou coven está criando o 
equivalente a um túmulo real. No sentido místico, o rei nunca 
morre. Embora o corpo feneça, a linhagem de sangue continua por 
intermédio da criança, que, por sua vez, será pai do próximo 
sucessor. O rei era o servo dos deuses, como também símbolo ou 
expressão física da força e do bem-estar do grupo, clã ou tribo. Em 
termos de magia por semelhança, se fosse permitido ao rei 
enfraquecer pela idade ou por enfermidade, a força do seu clã ou da 
sua tribo enfraqueceria da mesma forma. 



 172 

A maioria das civilizações primitivas levava isto tão a sério que 
o rei era submetido a uma série de testes reais de resistência. No 
antigo Egito, havia a cerimônia Heb-Sed, em que o faraó tinha que 
correr determinada distância. Nos tempos antigos o rei seria o 
Sacrifício Divino, morto no seu apogeu pelo bem da tribo. Por meio 
desse sacrifício surgiu a tradição do reinado de sete anos. Ao término 
desse período o rei morria ou sacrificava um substituto. Hoje em dia, 
além de ilegal, o sacrifício do sangue é total e reconhecidamente 
desnecessário. Foi substituído pelo juramento de sete anos de ofício. 

Quando o Rei Divino morria na Véspera de Maio e seu 
sucessor assumia o seu manto, o sangue do sacrifício era recolhido 
numa tigela. Algumas gotas dele eram misturadas com cerveja e, 
mais tarde, com o vinho. Era feita uma libação para a Grande Mãe 
Terra, e o resto, bebido pelos sacerdotes. Dessa forma, parte da 
divindade real era absorvida pelo clero. Em certo sentido, era 
uma festividade simbólica canibalesca. 

O restante do sangue real era misturado com água e aspergido 
sobre as pessoas reunidas, usando-se pequenos feixes de ramos de 
bétula simbolizando o nascimento e o renascimento, o ciclo de morte 
e ressurreição, e as gotas de sangue e água representavam a última 
bênção do rei agora morto para o povo. O homem que dera a vida 
pelo bem do seu povo estaria com ele além da sepultura. Parte do seu 
sangue seria enterrado nos campos vizinhos, como símbolo do filho 
que retorna ao ventre da Mãe. O sangue traria a virilidade do último 
rei para fertilizar a semente escondida na terra. 

Aparte final da cerimônia ou talvez, melhor dizendo, do 
drama sagrado, acontecia quando o sacerdote e a sacerdotisa 
copulavam no campo. Era um ato mágico de semelhança para 
aumentar a fertilidade dos grãos e daquela semente separada a 
cada ano, independente de ser ou não o ano do sacrifício do Rei 
Divino. 

Para o clero lembrar que o Rei Divino era, por força da sua 
posição, membro e líder dos sacerdotes, a pilha de pedras que 
marcava o túmulo real se tornava a casa na terra da alma ou espírito 
do Sacrifício Divino. O túmulo contendo o crânio e os ossos do rei 



 173 

seria um lugar de reverência para o povo, os ossos consagrados 
tornando o local sagrado. A crença era tanta que outros restos eram 
enterrados próximo, na esperança de que os restos e o espírito 
daquela pessoa partilhassem de alguma forma da divindade do rei 
morto. O clero chamava de volta as almas dos reis por meios 
mágicos para aquela casa na terra construída pelos sacerdotes. Por 
meio de transe mediúnico, as almas coletivas dos sacerdotes-reis 
eram invocadas para ajudar, avisar e proteger as pessoas pelas 
quais haviam morrido, até que o renascimento os trouxesse 
novamente a esse mundo. O rei não era somente mensageiro dos 
deuses no interesse do povo, mas também um bom ouvinte além-
túmulo. 

O próprio marco também agia com ponto de identificação 
para a alma renascida do Rei Divino, da mesma maneira que são 
usados os objetos sagrados para a identificação da alma 
renascida de um lama budista. Uma criança pequena que demonstre 
reconhecer aqueles objetos é examinada e testada para verificação 
se é uma alma antiga num corpo jovem. Da mesma forma, a pilha de 
pedras seria reconhecível pela alma renascida, porque representaria 
os restos mortais transportados e deixados no local sagrado pelo 
rei em vida anterior. 

O tempo incumbiu-se de modificar algumas dessas idéias e 
significados e, em alguns casos, de modificá-los totalmente. As 
ondas de invasores, trazendo novas idéias, deuses e formas de 
adoração direcionaram o culto aos deuses nativos para um 
movimento secreto ou os adaptaram às suas próprias deidades. Ao 
mesmo tempo, houve o reconhecimento desses locais como pontos 
especiais sagrados. Com o tempo passaram a ser considerados 
locais de reuniões, de declarações e julgamentos executados pelos 
sacerdotes. 

Aos poucos a função das pilhas de pedras foi se perdendo, e 
também o seu significado. Em vez de serem conhecidos como locais 
sagrados, tornaram-se campos para serem limpos e plantados, e as 
pedras foram espalhadas. À medida que os reinos tribais 
cresceram, também cresceram os centros para adoração. Em vez 



 174 

de locais simples, desapareceram ou evoluíram para centros mais 
grandiosos e complexos de religião e também como extensões 
físicas de orgulho tribal. 

Em alguns aspectos seu declínio lembra o da igreja cristã. As 
catedrais e as paróquias sobreviveram e ainda são usadas, mas 
quantos dos pequenos e afastados santuários resistiram? Se ainda 
estiverem marcados no mapa, a referência será somente como "o 
local x". 

O conceito e a criação do marco real como demarcação de 
local de encontro sofreu outros golpes junto com o segredo da 
Antiga Fé durante a época da perseguição. A pilha de pedra era 
uma traição dos mortos revelando um local. Outro golpe (que ainda 
existe) é a falta de privacidade. Quantos grupos realmente possuem 
lugar próprio? Trabalhar sempre no mesmo local e criar um 
marco é sempre muito bom — se o grupo possuir o local ou se o 
dono permitir. Para quem pode, é melhor recriar o marco real 
simbólico e o conceito que ele representa. 

Hoje o marco real deve ser trabalhado puramente como 
criação simbólica. As pedras não são mais utilizadas como local de 
repouso para o sacrifício do Rei Divino. Tornou-se um ponto para 
deixarmos nossas cargas — o lugar onde todos os pesos e 
argumentos são depositados. A caminhada do local de pedras para o 
círculo deve ser silenciosa, pois estamos preparando as nossas 
mentes para o ritual que se seguirá. 

Cada pessoa que participará do encontro deverá encontrar 
uma pedra do tamanho de um punho ou um seixo para levar para o 
local. Quando chegar, a pedra deverá ser colocada numa pilha com 
uma pequena prece: "Com essa pedra, deixo para trás todos os 
pesares do mundo. Ao cuidar desses pesares, possa a Deusa dar-me 
um local apropriado e conveniente para adorá-la." Ao colocar a 
pedra na pilha, deixam-se para trás todos os sentimentos e emoções 
deste mundo. Desse momento em diante a pessoa se torna um 
adorador da Deusa, tratando as coisas do mundo dela e do seu 
círculo acima das suas. 



 175 

Algumas vezes, se um membro está doente, outro irmão, 
como favor especial, pode levar uma pedra ao local. Ao fazer isto, 
o que está sendo dito é: " Embora eu não seja a pessoa, meus 
problemas estão sendo trazidos para o colo da Deusa e aí deixados 
para que eu seja ajudado a superá-los." Em outro sentido, o 
montículo de pedras é um memorial particular a todos que 
trabalharam com o grupo durante anos. Embora possam não mais 
estar no nível físico, as pedras que trouxeram são, de alguma 
maneira, parte deles, uma pequena parte que escolheram deixar 
para trás. 

Neste sentido, o túmulo vazio pode ser vazio ou repleto de 
significado, dependendo da vontade do coven. Pode ser somente 
parte inexpressiva do ritual ou significar que, de fato, uma pessoa 
deixou algo para trás com a pedra e que, então, se dirige para o 
local de trabalho, sentido que realmente deixou para trás os 
pesares deste mundo antes de entrar no círculo sagrado. 

Muito poucas pessoas dirão que o marco real não faz parte 
da Arte, e devo concordar com elas. Tradicionalmente não faz parte 
da Arte, mas é conceito redescoberto e que decidimos adotar. 
Como disse antes, na criação do marco existe significado e 
expressão ou idéia a ser descoberta. De alguma maneira, a própria 
pilha de pedras, não importa se pequena ou grande, é um local de 
reunião de almas afins. É o portal para o recinto sagrado anterior 
ao círculo e, como tal, o local para deixar as coisas do mundo. 

Em outro sentido, sua criação é um testemunho de fé. Não 
mais os membros dos grupos precisam andar furtivamente à noite 
para realizar os seus rituais. Proclamamos o nosso local de 
adoração e o marcamos com o símbolo do túmulo vazio. Além 
dessa sepultura está a rosa das terras estéreis que então floresceu. 

Candelária (2 de fevereiro) 

O ritual da Candelária deve ser realizado ao ar livre, mas, se o 
local de trabalho comum for dentro de casa, o rito de limpeza será 



 176 

realizado ali, e a festividade, se o tempo permitir, pode ser feita do 
lado de fora, com um pequeno ritual simbólico, e a Caçada 
Selvagem reencenada em seguida. Mas, como no meio rural a 
caçada não é um costume muito preservado atualmente, ela poderá 
ser omitida. 

Outro ponto que deve ser observado quando o coven estiver 
completo fora do círculo, é que deverá seguir a ordem de 
masculino-feminino de posicionamento, sem considerar a Senhora. 
Após os membros estarem em posição, a Senhora se juntará ao 
grupo, assumindo seu posto ao sul, como mostrado na ilustração 
abaixo. Partindo dali, ela andará no sentido horário, tocando cada 
membro no ombro, à medida que passar por cada um. Eles seguirão 
atrás dela, um por um, até ela completar uma volta e retornar à sua 
posição no sul. Ela, então se dirigirá ao norte e entrará no círculo, 
atravessando a ponte. 

Na ilustração, podemos verificar que, ao formar o grupo, todos 
os oficiantes dos quatro quadrantes estarão na sua ordem correta. 
Diretamente atrás da Senhora estará o Leste (masculino), o Sul 
(feminino), o Oeste (masculino) e o Norte (feminino). 

 

 
 



 177 

A Senhora vai até os portais gêmeos da entrada para o 
círculo e pula a vassoura que forma a "ponte". Com as duas mãos 
para cima, auxilia cada um dos oficiantes a entrar no círculo. Estes, 
por sua vez, fazem uma reverência a ela, tocando a testa em suas 
mãos, antes de seguir para os seus postos. O restante do coven faz 
o mesmo antes de ir cumprimentar e ser cumprimentado pelos 
quatro oficiantes, começando com o Leste e terminando com o Norte. 
Dirigem-se, então, para as suas posições em torno do fogo central, 
deixando espaços para os oficiantes se reunirem a eles, formando 
o círculo masculino-feminino. A Senhora completa o círculo, 
colocando-se ao norte, enquanto os outros se dão as mãos. 

O mesmo método de formação deve ser usado para iniciar 
todos os rituais. 

Quando todos estão em suas posições, a Senhora inicia o 
ritual com a prece de abertura: 

Senhora: "Abençoada Mãe, fonte da minha vida, Venha a mim 
neste momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o meu 
espírito buscador sirva ao Santo Graal." 

A Senhora faz uma pausa para que os pensamentos 
trazidos pela prece se firmem dentro das mentes. 

Senhora: "Assim como o inverno precede o verão, assim a 
escuridão precede a luz. Antes que a nova chama seja acendida, 
as cinzas do fogo anterior deverão ser retiradas. As 
esperanças e os medos do ano velho cresceram de uma 
pequena centelha, floresceram em plenitude e com o tempo 
feneceram. Somente as brasas ficaram na escuridão, esperando 
para serem lançadas nas trevas." 

 
Coven: "Ouvimos, sabemos e esperamos por isso. Assim como o 

vento Norte, que ele leve em suas rajadas a poeira do passado. 
Do Norte ele virá com a luz, e para a escuridão irá, mas antes 



 178 

tudo limpará." A Senhora, levando uma pequena bolsa com sal, 
dirigi-se a cada quadrante, iniciando no Leste. Espalha um 
pouco de sal à volta, dizendo: 

 

 
 

Senhora: "Com esse sal retiro tudo que esteve aqui antes. Assim 
como no passado nossos ancestrais limparam com sal onde 
nenhum homem ousara habitar, nós o fazemos. Com esse sal eu 
novamente dedico essa área à Nossa Mãe, e em seu nome eu 
novamente declaro essa área sagrada." (Ela repete isto em cada 
quadrante e, ao terminar, volta ao norte e, de frente para o 
grupo, diz:) "Isto foi feito em nome de nossa Mãe." Coven: 
"Assim seja, em nome de nossa Senhora." 

Nesse ponto, a chama sagrada é apagada ou coberta, 
havendo uma pausa de cerca de cinco minutos para meditação, 
antes da segunda parte da cerimônia. 

Levantando a cabeça e cruzando as mãos na altura do peito, 
a Senhora sinaliza ao Leste para que reacenda o fogo ou chama. 



 179 

Leste: "Assim como essa chama cresce e afasta a escuridão da 
noite, que as sombras do desconhecido sejam afastadas. Que a 
chama trêmula da esperança seja atiçada pelo fogo forte da 
certeza. Que a chama purificadora queime as incertezas de 
nossas almas e as substitua pela sabedoria — e por meio da 
sabedoria traga o conhecimento, o conhecimento do que 
devemos ser no lugar do que somos." 

Coven: "Oramos para que assim seja. Que a pérola que é a Senhora 
seja fonte de toda a sabedoria. Pois são as palavras desta 
sabedoria que nos trazem a luz — a luz que nos liberta da nossa 
escuridão interior e ilumina o nosso caminho. Assim como o 
sol afasta o frio e a escuridão do inverno, que essa luz agora 
acesa nos aqueça interiormente, e que possamos ter a vida como 
deve ser, e que a vivamos em amor pelo que somos." 

A Senhora chama, então, o Leste. Ele se aproxima com uma 
reverência. 

Leste: "Estamos prontos esperando o seu comando." Senhora: 
"Então traga os outros para nos unirmos no ato final de adoração." 

 
O Leste volta para o coven e o conduz no sentido horário para 

que, finalmente, forme um meio-círculo em torno da Senhora. 
Todos, exceto o Leste, se ajoelham. Ele se dirige para um lado do 
círculo e apanha um vaso contendo terra, trazendo para o meio-
círculo, e se ajoelha diante da Senhora. 

Senhora: "Irmãos e irmãs do círculo, estamos reunidos para o nosso 
ato final de adoração. O que fazemos agora, como ato físico, 
simboliza aquilo para o qual nos reunimos no círculo para 
fazer." 

Neste momento o Leste pega o vaso e o entrega a ela. Ela pega 
uma faca e a enterra gentilmente, fazendo um pequeno buraco onde 
planta um grão de trigo. 



 180 

Senhora: "Assim como essa semente é plantada no solo, que as 
idéias da nossa fé sejam plantadas no solo fértil das nossas 
mentes. Que a semente germine e que, com o tempo, cresça 
para a luz. Então, aquecida por ela, floresça em todo o seu 
esplendor." 

O Oeste se levanta e, com uma reverência, entrega à 
Senhora um frasco com água. Ela o toma e o leva. O Oeste retorna 
ao seu lugar. 

Senhora: "Com as águas da vida, eu abençôo essa semente. Pois 
sem essas águas não há vida." 

Ela asperge a água no solo e sopra gentilmente por três 
vezes. 

Senhora: "Assim como a vida é soprada em nós, que eu sopre vida 
neste nosso símbolo, em nome da Mãe." (Ela toma o vaso do Leste 
e o coloca aos seus pés.) "Neste vaso está todo o ciclo da vida. Da 
escuridão do ventre da Mãe nascemos para a luz. A vida no início é 
vigorosa, nos impulsionando em nossa juventude, tentando 
agarrá-la com ambas as mãos. Como a semente amadurece, em 
nossa maturidade atingimos a paz e a tranqüilidade. Na velhice a 
morte nos chama e, no nosso momento, atravessamos as águas do 
esquecimento e renascemos novamente." 

Com isto, todos se levantam, e o Leste mais uma vez atravessa 
a linha para buscar a taça com vinho e os bolos, e traze-los para a 
Senhora. Os dois consagram o vinho com a faca, como normalmente 
é feito. Após isto, os bolos também são abençoados da mesma forma. 
Com a Senhora segurando a taça, e o Leste, os bolos, eles andam em 
torno de cada membro do grupo. A Senhora dá a cada um gole do 
vinho, dizendo: 

Senhora: "Com esse vinho renovamos a nossa promessa recíproca 
na fé, no amor e na harmonia. Assim os muitos se tornam um 
para adorar." 



 181 

O Leste dá a cada membro um pedaço de bolo, dizendo: 

Leste: "Com esse símbolo nos lembramos de que comemos da Mãe 
e do seu fruto, pois a semente morre para que possamos viver e, 
no devido momento, a nossa parte mortal torna-se una com a 
terra. Pois no ato da morte está a promessa do renascimento." 

Quando todos foram servidos, e a Senhora e o Leste 
terminaram, observam-se alguns minutos de silêncio, para que as 
pessoas possam pensar um pouco. O Leste retorna à sua posição à 
direita e conduz o grupo de volta, para novamente formar um 
círculo em torno do fogo. Todos se dão as mãos para iniciar a 
próxima parte do ritual. 

A Senhora, ainda no norte, cruza as mãos sobre o peito. É o 
sinal para as pessoas no círculo começarem lentamente a andar no 
sentido horário, entoando o canto do coven. Aqui temos uma versão 
à Deusa Tripla que já utilizei e achei apropriado para o momento: 

 
Conhecemos as suas três faces: A Virgem, a Noiva e a 
Grande Anciã, Realizando suas tarefas no anel de pedras. 
Tornamo-nos o Caçador, o Veado e o Javali, Pois Caçador 
e Caça são um só. 

Por três dias e três noites permaneci coberto com pedras, Até que 
o presente fosse passado e o futuro chegasse, Formando uma 
ponte para ser estendida entre 

os mundos. 
Tornamo-nos o Caçador, o Veado e o Javali, Pois Caçador 
e Caça são um só. 

A ponte se estende sobre os três mundos místicos, Da terra 
para o espírito, para o Resplandecente, Para retornar mais 
uma vez de onde viemos, E trilhar novamente o caminho da 
espiral. Tornarmo-nos o Caçador, o Veado e o Javali, Pois 
Caçador e Caça são um só. 



 182 

Com todo o coven cantando e andando no compasso, a 
Senhora decide o momento de parar. Ela se adianta, toca o ombro 
do Leste e volta ao seu lugar no norte. O Leste continua por mais 
uma volta, ainda com a sua mão direita dada à pessoa atrás dele, 
conduz todos para fora do círculo, passam pela Senhora e voltam 
para as posições em que estavam antes de começar o ritual. A 
Senhora deixa o círculo e volta para a sua posição no sul, dizendo: 

Senhora: "Irmãos e irmãs do círculo, o ritual está feito, passemos à 
festividade." 

Os alimentos e as bebidas são trazidos e todos se unem para 
se divertir. 

 
Véspera de Maio (30 de abril) 

É uma época de alegria e prazer. É um momento 
descontraído, como uma ação de graça pelo que recebemos do círculo. 
Nem todos os trabalhos são de natureza séria. Assim como a vida é 
agradável, os trabalhos devem refletir esse estado. 

A ordem para o início do ritual da Véspera de Maio é o 
mesmo dos outros. Nesse, a estaca ou vara é colocada junto, 
do lado de fora do círculo e ao norte. Para essa ocasião, deve 
ser ornamentada com uma mistura de bétula, espinheiro, 
salgueiro e amentilho. Se não puderem ser obtidos, poderão 
ser utilizadas outras plantas. Aos pés da estaca coloca-se 
uma vasilha pequena ou, se houver, um caldeirão contendo 
uma mistura de leite, mel e salmoura ou outra bebida de 
gosto amargo. 

Todos os membros do grupo são trazidos de forma usual e 
cumprimentam os oficiantes com uma inclinação. Colocam-se no 
meio do círculo em torno do fogo e se dão as mãos. A Senhora 
completa o círculo e volta-se para o grupo. Começa o ritual com a 
oração de abertura do Santo Graal: 



 183 

Senhora: "Abençoada Mãe, fonte da minha vida, Venha a mim 
neste momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o meu 
espírito buscador sirva ao Santo Graal." 

Ela faz uma pausa de alguns minutos para deixar que os 
pensamentos despertos se fixem nas mentes das pessoas. Então, 
prossegue: 

Senhora: "Irmãos e irmãs do círculo, mais uma vez estamos 
reunidos em nosso local sagrado para adorar a Nossa Senhora e 
os Deuses Antigos do monte e da montanha. Eles estão 
escondidos do mundo, e escondido será o nosso culto." 

 
Coven: "Afastado dos olhares dos outros será realizado o nosso 

trabalho dos mistérios do nosso caminho escolhido." 
Senhora: "Esta noite é de alegria, pois bendizemos o retorno do 

verão. O jovem Rei das Florestas renasceu, com a promessa de 
força e fertilidade. A semente plantada na escuridão do inverno 
está agora fortalecida pela nova vida. A Senhora não mais é a 
Mãe, mas a Jovem Virgem esperando pelo escolhido. Pela sua 
união, o antigo ciclo da vida, com suas promessas de 
nascimento e renascimento, será completado. Que as florestas 
cantem sua canção de vida, o espírito dela está muito forte em 
nós." 

Coven: "Oh, Robin, oh Marion, cheguem-se a nós e nos inspirem e 
nos ajudem para que expulsemos aquilo com que nascemos, 
para que possamos ter outra forma. Ajude-nos a ser como a 
natureza é para nós, e não como somos agora." 

Senhora: "Que tenha início a dança." 

Com essas palavras todos começam a dançar no sentido 
horário. Utilizamos uma dança mais viva do que os passos 
cadenciados do Moinho. Um dos melhores ritmos para a dança é o 
antigo folclore The Lincolnshire Poacher. Pode ser assoviado, 



 184 

sussurrado ou tocado por algum membro do grupo. A dança 
continua até que os membros fiquem com a respiração alterada e 
em leve estado de euforia. A Senhora, então, interrompe a dança, 
dando uma pausa para respirar, antes de chamar o Leste para, 
juntos, realizarem a consagração do vinho e dos bolos. Isto é feito 
da maneira usual, com o vinho sendo consagrado primeiro, e os 
bolos, depois. O restante do coven forma um meio-círculo em 
torno dos dois, e a Senhora passa com a taça por cada um, 
oferecendo um gole, e dizendo: 

Senhora: "Com esse vinho renovamos a nossa promessa recíproca 
na fé, no amor e na harmonia. Assim os muitos se tornam um 
para adorar." 

 
O Leste dá a cada membro um pedaço do bolo, dizendo: 

Leste: "Com esse símbolo nos lembramos de que comemos da Mãe 
e do seu fruto, pois a semente morre para que possamos viver e, 
no devido momento, a nossa parte mortal torna-se una com a 
terra. Pois, no ato da morte, está a promessa do renascimento." 

Quando todos foram servidos e a Senhora e o Leste 
terminaram, observam-se alguns minutos de silêncio para que as 
pessoas possam pensar um pouco. O Leste conduz o grupo de volta 
às suas posições em torno do fogo. A Senhora fala: 

Senhora: "Juntos dançamos uma música alegre. Juntos partilhamos o 
pão e bebemos do vinho em fraternidade. Pois neste ritual nada é 
solicitado. Viemos somente para dar — para dar os nossos 
corações e a nós mesmos. Nossa recompensa é o prazer de nos 
darmos a esse nosso círculo e para aqueles que se unem a nós a 
fim de nele trabalharem." 

Coven: "Fazemos isto de livre vontade, pois o preço para 
pertencermos é o de darmos." 

Leste: "E quanto à porção que está atrás do altar, Senhora?" 
Senhora: "E um lembrete para todos nós de que, no leite da mãe, 

está a doçura da vida misturada ao amargor do 



 185 

desapontamento. Há, desta forma, um equilíbrio. Pois o bem 
numa das mãos é contrabalançado pelas tristezas da outra. Pois 
ao colocá-los aos pés do altar, dentro do caldeirão, aceitamos 
isto dos deuses e retiramos dele um pouco de sabedoria." 

Coven: "Assim é, e nós o aceitamos." 

A Senhora faz, então, um sinal ao Leste, que conduz o coven 
em torno do círculo no sentido horário e depois para fora dele. Em 
vez de ficarem na forma usual, todos esperam num meio-círculo do 
lado de fora até que a Senhora deixe o círculo. Ela sai e, pegando o 
caldeirão aos pés da estaca, dá alguns passos, segurando-o no alto. 
Esvazia-o no chão e, antes de colocá-lo de volta, mostra que está 
vazio. 

Senhora: "Assim como o caldeirão está vazio, esse é o símbolo do 
ano que se inicia. Devemos preenchê-lo com as experiências 
compartilhadas, e disto surgirá conhecimento e sabedoria. Mas, 
chega de pensamentos sérios. Que reine a alegria e que essa seja a 
nossa senha: realize a sua vontade, mas sem causar danos. 
Quem fará o papel de Robin e de Marion, que presidirão a 
nossa festa?" 

A dupla que o desejar deve se apresentar como voluntária. 
Quando perguntados, devem dar um passo à frente para serem 
coroados com guirlandas, como rei e rainha da clareira. É feito um 
brinde a eles, que presidirão a festa. 

Lammas (1° de agosto) 

É a época de ação de graças, da contemplação amadurecida 
do trabalho realizado no ano. Suas sementes deverão ser 
consideradas, e devemos agradecer pelo que foi conseguido. 
Também é um momento de tristeza, pois a estação do crescimento 
terminou, e o ano começa a morrer. 



 186 

O ritual inicia-se com todos os membros sendo trazidos para 
o círculo na maneira usual, e com a Senhora assumindo a sua 
posição ao norte e mantendo-se separada dos outros. 

Em vez do Leste, esse ritual tem a participação da Senhora 
do Sul. 

Sul: "Irmãos e irmãs do círculo, antes de iniciarmos o nosso ritual, 
façamos uma pausa para pensar. Relembremo-nos da época 
escura do ano, quando limpamos o nosso círculo e plantamos a 
semente no vaso. Esta semente agora cresceu e floresceu. Agora 
é o momento da colheita e do corte." 

Coven: "Sabemos disto e compreendemos o significado que existe 
por trás do símbolo." 

Sul: "Lembremo-nos das palavras e dos atos da Senhora que, com o 
auxílio do Senhor do Leste, plantou a semente no vaso. Assim 
como esse símbolo foi plantado, que os ideais da nossa fé sejam 
plantados no solo fértil das nossas mentes." 

Coven: "Lembrámo-nos bem da prece que foi dita." 
Sul: "Lembremo-nos também de que o Senhor do Oeste trouxe a 

água e de que a Senhora molhou o solo com ela, dizendo: Com as 
águas da vida eu abençoo essa semente, pois sem essas águas não 
pode haver vida." 

Coven: "Lembramo-nos bem das palavras e dos atos." 
Sul: "Lembremo-nos bem, quando a Senhora soprou a vida na 

semente, com as palavras: 'Assim como a vida é soprada em 
nós, que eu sopre vida neste nosso símbolo.'" 

Coven: "Lembramo-nos do que foi feito em nome da Mãe e dos 
pensamentos por trás das ações." 

Sul: "Chamo agora a Senhora para que entre no círculo a fim de 
realizar o que deve ser feito." 

Com isto o círculo é rompido para que a Senhora possa 
entrar. Ela apanha o vaso com a haste de trigo ou cevada e entra no 
círculo. Todos se dão as mãos por trás dela. Ela coloca o vaso no 
chão, perto do fogo sagrado, e dá um passo atrás. Então, segura a 
faca com ambas as mãos e, com sua ponta voltada para cima, diz: 



 187 

Senhora: "Vimos a Mãe em todas as suas formas. A Virgem 
recebendo a semente do Velho Rei, a Mãe nutrindo a semente 
nela colocada, e a Anciã com a semente crescida em sua 
plenitude." 

 
Ela se ajoelha, segura a haste com a mão esquerda e, com a 

faca na direita, ela corta-a de uma só vez, dizendo: 

Senhora: "Assim é realizado esse ritual, o preço é pago, o sacrifício 
é feito. Que desta semente agora morta brote uma nota vida, e que 
cada um, no tempo certo, pegue dela a sua semente. Depois, 
plante-a em sua casa, observe-a crescer e traga para esse círculo a 
semente que surgirá." 

Coven: "Assim como levamos o símbolo da semente, que 
possamos levar conosco uma pequena parte da sabedoria da 
Mãe. Que cresça em nós e que, com o tempo, possamos 
devolvê-la de onde veio, para partilhá-la com os outros 
membros do círculo." 

Senhora: "Agora que tudo foi feito, retorno ao meu lugar." 

O círculo é rompido para deixá-la passar, e depois todos se 
dão as mãos. A Senhora retorna ao norte e se volta para o círculo. 
Antes de sinalizar para que a Senhora do Sul prossiga o ritual, ela 
repete a oração do Santo Graal, pois diz respeito somente a ela 
desta vez: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida, Vem a mim neste 
momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és Para que o meu 
espírito buscador sirva ao Santo Graal. 

Após uma pausa de alguns momentos para meditação, ela dá o sinal 
ao Sul para continuar, cruzando suas mãos sobre o peito. 



 188 

Sul: "Por alguns momentos dancemos a dança do moinho. Que 
possamos nos abrir para a Mãe, pois é somente nos abrindo que 
podemos receber o que é nosso por direito do culto." 

O coven solta as mãos e começa a dançar, usando a canção do 
círculo (página 175, ritual da Candelária) ou dando ritmo ao 
movimento com o canto: EEE...IAH...IOH...AHH. E continua até a 
Senhora do Sul sentir que deve interrompê-lo. 

Quando a dança termina e todos estão descansados, a 
Senhora chama o Leste para que a auxilie a consagrar os bolos e o 
vinho na maneira usual. O restante do coven se coloca em meio-
círculo em torno deles. 

A Senhora vai a um por um, dando um gole de vinho, 
dizendo: 

Senhora: "Com esse vinho renovamos a nossa promessa recíproca 
na fé, no amor e na harmonia. Assim os muitos se tornam um 
para adorar." 

O Leste dá a cada membro um pedaço de bolo, dizendo: 

Leste: "Com esse símbolo nos lembramos de que comemos da Mãe 
e do seu fruto, pois a semente morre para que possamos viver e, 
no devido momento, a nossa parte mortal torna-se una com a 
terra. Pois no ato da morte está a promessa do renascimento." 

Quando todos foram servidos e a Senhora e o Leste 
terminaram, observam-se alguns minutos de silêncio para que as 
pessoas possam pensar. O Sul conduz todos de volta às suas 
posições em torno do círculo. Todos permanecem em silêncio, até 
que novamente a Senhora fala: 

Senhora: "Uma vez mais, Irmãos e irmãs do círculo, dancemos. Que 
seja um momento de alegria e compreensão. Que possamos 
deixar esse local de ação de graças com um sentimento de 
felicidade em nosso corações, um sentimento de bem-estar pelo 
trabalho que realizamos juntos. Minha Senhora do Sul, que a dança 
comece." 



 189 

A dança começa no sentido horário e num ritmo mais rápido 
do que o utilizado para o Moinho. Se o coven desejar, canta para 
marcar o ritmo. Novamente, uma boa canção é a "The Lincolnshire 
Poacher." 

 
Doreen Valiente escreveu alguns versos para essa ocasião, 

que foram publicados em seu livro "Witchcraft for Tomorrow." Eu 
os reproduzo aqui: 

Venha dançar, entre, 
E caminhe no círculo. 
Encha-se da alegria que temos aqui, 
Neste chão divertido. 
Boa sorte para nós que temos fé, 
E mantemos a nossa Arte com carinho, 
É nosso prazer ter uma noite brilhante, 
Na estação do ano. 
É nosso prazer ter uma noite brilhante 
Na estação do ano. 

Enquanto as estrelas brilham, abençoamos o vinho, 
Para os deuses antigos. 
Que não haja bebedeira, 
Que o fogo não se apague. 
Boa sorte para nós que temos fé, 
E que mantemos a nossa Arte com carinho, 
É nosso prazer ter uma noite brilhante, 
Na estação do ano. 
É nosso prazer ter uma noite brilhante, 
Na estação do ano. 

Em toda parte, próximo e em torno, 
Na chama que queima brilhando, 
Dançaremos e cantaremos em volta do anel, 
Na hora noturna do feitiço. 
Boa sorte para nós que temos fé, 



 190 

E que mantemos a nossa Arte com carinho, 
É nosso prazer ter uma noite brilhante, 
Na estação do ano. 
É nosso prazer ter uma noite brilhante, 
Na estação do ano. 

 

Isto continua até que a Senhora sente que é o momento de 
parar. Ela vai até o Leste e lhe toca no ombro. Ele completa mais uma 
volta antes de interromper o círculo e conduz a todos na maneira 
usual. 

O ritual termina como de costume, com alimentos e bebidas 
partilhados por todos durante a festa. 

Véspera de Todos os Santos (31 de outubro) 

Para o ritual da Véspera de Todos os Santos a ordem e a 
simbologia diferem enormemente de todos os outros rituais. 

 

 
 



 191 

Em primeiro lugar, em vez de um, são usados dois círculos. Um 
deles tem o fogo no centro, enquanto o outro é escuro e vazio. 

Nesse ritual cada membro trás uma vela que é levada 
círculo. A Senhora do Sul usa, para essa ocasião, vestimenta 
escura e sombria. Em vez de bolos e vinhos, são levados para o 
círculo cidra e maçãs em número suficiente para que cada um tenha 
uma. A cidra é levada pela Senhora do Norte, enquanto as maçãs são 
transportadas pelo Senhor do Oeste. 

Na metade do ritual, antes de o coven ser conduzido pá rã o 
círculo escuro, o Norte e a Senhora trocam de lugar. O Oeste toma 
a sua posição onde os dois círculos se unem e, neste ritual, ele 
assume os atributos de Gwyn, Príncipe e Senhor da Montanha, na 
mitologia celta. 

A Anciã ou Senhora do Norte está vestida de preto, com 
pesada maquiagem branca ou usa máscara branca com lábios 
vermelhos. Ela simboliza a Deusa de Face Pálida, que preside a 
festividade, e o caldeirão no castelo que gira sem movimento entre 
os dois mundos. (Esse é outro aspecto d.i mitologia celta. Ver The 
White Goddess, de Robert Graves.) Seu domínio é o segundo 
círculo. Ela reina soberana, e sua palavra é lei nesse círculo. 

Entra-se no segundo círculo da maneira usual, e a Senhora 
toma sua posição ao norte. Mais uma vez, o restante do grupo dá-se 
as mãos em torno do fogo. A Senhora f;i/. ,1 sua prece: 

Abençoada Mãe, fonte da minha vida, Vem a mim 
neste momento com o teu ventre 

condescendente. 
Permite-me viver em amor a tudo o que és, Para que o 

meu espírito buscador sirva ao Santo Grau 

Há uma pausa de alguns minutos antes que ela continue: 
 

Senhora: "Reunimo-nos essa noite na escuridão, pois as trevas 
estão sobre nós. A noite é fria, e as nossas almas estão frias." 

Coven: "Damos testemunho desta verdade." 



 192 

Senhora: "O Rei está morto. A terra aguarda o renascimento da 
vida. Neste momento, invocamos aqueles que partiram antes de 
nós para que se unam a nós no círculo do medo, onde a Deusa 
de Face Pálida mexe o seu caldeirão." 

Coven: "Esperamos o chamado." 
Senhora: "Este é o momento do pranto, a época das recordações. O 

ano velho passou, com toda a sua glória. O ano novo ainda virá. 
Agora é o momento de renovar a promessa, de acertar dívidas 
antigas, de deixar as tristezas do ano velho e renovar as 
esperanças para o ano que chega." 

Coven: "Estamos prontos para isto." 

Nesse momento, a Senhora do Norte rompe o círculo das mãos 
dadas e volta-se para a Senhora. A um aceno seu, ambas se 
adiantam para trocar de posições. Ao se cruzarem, param, para que 
a Senhora segure as mãos do Norte e as toque com a sua testa, 
inclinando-se sobre elas. A Senhora toma o lugar do Norte no 
círculo, enquanto o Norte se afasta e se volta para dentro. 

Norte: "Do norte vem o vento. Com o seu sopro está o frio da 
eternidade. Nele está o chamado do corvo, ouvido não por 
todos, mas só por aqueles cujos ouvidos podem ouvir. É o meu 
vento, e eu o enviei antes para limpar a terra das coisas velhas, 
para que o novo possa chegar. Pois eu sou aquela que aguarda 
além do rio. Para obter as minhas graças, você terá que penetrar 
a montanha e atravessar as águas. Lá eu o cumprimentarei e 
ensinarei a olhar no caldeirão, e, por meio da sabedoria obtida, 
conhecer o caminho que escolheu." 

 
A Senhora do Norte percorre o círculo no sentido horário até 

chegar ao Oeste. Ela o toma pela mão e o conduz ao seu quadrante, 
dizendo: 

Norte: "Vem, Senhor da Montanha, Príncipe da tua estação. 
Dá luz ao meu povo, quando ele atravessar de uma 



 193 

realidade para outra." Oeste: "Eu obedeço às suas 
ordens, Senhora." 

O Norte entra no segundo círculo e toma a sua posição no 
perímetro e ao norte. 

O Oeste acende a sua vela, e usando isto como um sinal, o 
círculo é rompido, e a Senhora conduz o coven para fora do sentido 
horário, em fila atrás dela. Ela vai até o Oeste. 

Oeste: "O que deseja você, que está parada diante de mim?" 
Senhora: "Luz, para que possamos ver além do véu." Oeste: "À 
medida que passar por mim, a luz será dada. Para 

enxergar além do véu, o que constitui um de nossos 
mistérios." 

À medida que cada pessoa passa diante dele deve inclinar-
se, e ele acende a vela de cada um com a sua vela. Todos passam e 
prosseguem para o centro do círculo escuro, onde se colocam 
novamente em formação. O Oeste se une a eles, e todos se ajoelham. 

Norte: "Façamos uma pausa por alguns momentos, e pensemos 
naqueles a quem amamos e que já passaram. Que cada um de 
nós coloque a vela das recordações no chão diante de nós. Pois 
algum dia esperamos que outros façam o mesmo por nós." 

Se desejar, cada pessoa poderá dedicar a sua vela a uma ou 
mais pessoas, usando as palavras: 

 
"Assim com essa luz ilumina, que a luz da recordação 

ilumine [nome ou nomes] pelo que uma vez partilhamos e pelo que 
fomos um para o outro." 

O Norte dá a cada um alguns momentos para meditar e 
depois ordena que se levantem. Todos o fazem, deixando as velas no 
centro. Depois se afastam alguns passos do círculo de luz formado 
por eles e iniciam a dança do moinho no sentido anti-horário, 



 194 

cantando: EEE...IÀH...IOH...AHH para marcar o compasso. 
Enquanto dançam, o Norte inicia o seu próprio encantamento: 

Norte: "Eu a invoco, aquela que é tão antiga quanto o tempo para 
que venha a mim e por meu intermédio penetre os pensamentos 
dos que trilham o Moinho. Por ela, para ela e por seu intermédio 
eu serei o canal pelo qual a sabedoria dos tempos fluirá para 
atingir a mente dos outros. Eu trarei a centelha da sua inspiração 
para essas suas crianças aqui reunidas. Pois, por meu intermédio, 
e estou aqui em seu nome, a inspiração se tornará um. 
pensamento, e o pensamento será uma palavra a ser passada 
para os que esperam para ouvi-la. Neste instante do tempo eu 
me abro para ela, para que nos tornemos uma, para que os 
vínculos entre nós se reforcem e parte da sua sabedoria passe 
para nós. Pois, na verdade, somos dela, e somos as crianças do 
seu círculo." 

O Moinho é trilhado até que a Senhora do Norte ache que é 
o momento de parar. Esperando um pouco para que todos se 
recuperem, ela chama o Oeste: 

Norte: "Príncipe, aproxime-se, pois é o momento de dar aos 
companheiros do círculo a fruta e a bebida da árvore sagrada." 

Ele vai até ela, e, juntos, consagram a cidra, usando a taça e a 
faca da maneira usual, e depois as maçãs. 

 
Norte: "Em nome da Nossa Senhora, eu ordeno que se 

aproximem e que bebam, pois nesta taça está o símbolo do 
caldeirão." O coven, liderado pela Senhora, passa em fila pelo 
Norte, 

e, após inclinar a cabeça, toma um gole da taça, dizendo: 

"Em memória da Nossa Senhora e do caldeirão, eu assim o 
desejo." 

Dirige-se, então, ao Oeste, de quem recebe uma maçã. 



 195 

Oeste: "Que essa fruta traga sorte e prosperidade para o ano que 
está chegando. Ao comê-la, você ingere a riqueza que a maçã 
simboliza. Em nome da Nossa Senhora, pegue-a e coma-a." 

Cada um retorna ao seu lugar para comer a maçã. Enquanto 
isto acontece, o Norte e o Oeste, juntos, consagram outra taça de 
cidra, que é despejada no solo como uma libação pelos espíritos 
dos que já partiram. 

Norte: "Em nome da Nossa Senhora, eu faço essa libação dos 
que já partiram e para o Guardião Escuro do Portal." Coven: 

"Em nome da Nossa Senhora, que assim seja." 

O Norte', então, novamente fala para o Oeste: 

Norte: "Príncipe, uma vez mais fique na sua estação. Pois é o 
momento de o meu povo atravessar novamente o rio e retornar 
para o lugar de onde veio." 

O Oeste volta ao ponto onde os dois círculos se unem 
enquanto o restante do coven pega as velas. As que estão acesas 
não são tocadas. Quando o Oeste está pronto, a Senhora conduz o 
coven para fora do círculo e passa com ele pelo Oeste. Cada um se 
inclina ao passar. O coven, liderado pela Senhora, prossegue no 
sentido do relógio até o fogo e retorna às posições anteriores. A 
Senhora do Norte é a última a deixar o círculo escuro, parando 
somente para se inclinar três vezes, dizendo: 

 
Norte: "Em nome da Nossa Senhora, eu fecho esse círculo, fazendo 

com que o círculo dos mortos permaneça fechado até que seja 
tempo novamente de abri-lo. Em nome da Nossa Senhora, eu 
assim ordeno." 

Volta para sua estação no norte e aguarda que a Senhora se 
vire para ela. A Senhora, então, fala ao Norte: 



 196 

Senhora: "Irmã, tudo está feito e o círculo foi fechado?" Norte: 
"Tudo foi feito, de modo conveniente e apropriado." 

Elas caminham juntas. É a vez de o Norte se inclinar e tocar 
as mãos da Senhora com a testa. A Senhora toma sua posição no 
norte, enquanto a Senhora do Norte retorna à sua antiga posição no 
círculo. A Senhora encerra o ritual da maneira usual, e todos 
deixam o círculo e se colocam em formação do lado de fora, de 
onde se dirigem para a festa. 

O Ritual do Contrato 

Neste ritual ocorre a união formal de duas pessoas dentro 
do grupo. Em geral esse vínculo ou contrato é celebrado entre as 
pessoas que trabalharam ou ainda estão trabalhando como 
parceiros no coven ou no grupo. O conceito de contrato é uma 
forma de casamento sagrado dentro dos ritos e raízes diretas das 
antigas formas da lei do casamento. Antes de o casamento civil 
ou religioso se ter tornado norma, houve várias formas diferentes 
para um casal se declarar marido e mulher. Até uns 250 anos atrás 
houve muito poucos casamentos realizados nas igrejas entre as 
pessoas do povo. Na tradição cigana, cada área ou condado tinha a 
sua forma particular de declaração civil, feita em público e 
legalmente reconhecida como forma de casamento. 

Neste sentido, o casamento ou o contrato do coven é um vínculo 
mutuamente aceito entre dois membros do grupo ou coven e é 
reconhecido por todos os membros como cerimônia válida e de união. 
No sentido mais limitado é um casamento dentro do grupo e válido 
somente dentro do grupo durante qualquer encontro ritualístico. 
Nesse contexto, não tem validade fora dos encontros do coven, a 
menos que o casal em questão deseje que ele se efetive no mundo 
exterior. 

Algumas vezes os casais casados na igreja ou no civil se 
submetem ao contrato por livre escolha, preferindo reconhecer 
nele a verdadeira cerimônia do casamento, onde ambos fazem suas 



 197 

promessas diante da estaca do altar. Um membro que seja casado, 
e cuja esposa não é membro do grupo ou do coven, em algumas 
oportunidades toma uma parceira de trabalho como companheira 
de contrato dentro dos ritos. Embora não compartilhe dessa 
idéia, devo reconhecer que ela sempre ocorre, e, até certo ponto, os 
membros ficam envolvidos na decisão. Neste aspecto deveria haver 
— e na verdade existem — regras firmes que governam esse tipo de 
contrato, dentro das regras do coven. A alternativa é proibir esse 
tipo de associação. Isto também pode fazer surgir vários tipos de 
problema dentro do grupo, pois estaremos impedindo dois adultos 
responsáveis por si mesmos de decidirem suas próprias vidas, e ao 
mesmo tempo negando-lhes o direito de agirem como tal dentro da 
fé. Além disso, é melhor aceitar que as pessoas se atraem umas às 
outras. Ao aceitar o que, na verdade, é comum na vida, deve haver 
certas condições para tornar a união aceitável pelo resto do grupo ou 
coven. 

Quando duas pessoas que são casadas com pessoas fora do 
grupo desejam unir-se por meio de um contrato, deve ficar 
firmemente entendido por elas que: 

 
(1) O contrato é reconhecido somente dentro do grupo e, como 

tal, nunca deve ser levado para o mundo exterior e em deve ser 
usado como desculpa para levá-lo. 

(2) Para os rituais, o casal é, aos olhos do coven, considerado 
marido e mulher. O fato de não o serem, em relação à lei civil, não 
faz diferença. Pelo ritual do coven, eles estão unidos e, pelo mesmo 
ritual, permanecerão unidos até que decidam desfazer o vínculo. 

(3) Os outros membros do grupo ou do coven devem 
reconhecer e aceitar isto, e também tratá-los da mesma maneira 
que fariam com qualquer outro casal casado durante os 
encontros. 

(4) O casal em questão deve compreender e aceitar o fato de o 
ritual do contrato significar e ter validade dentro dos rituais e do 
coven, o que não é a mesma coisa que manter um romance. E 
nem deverá ser usado como des culpa para justificar um 



 198 

relacionamento amoroso. É uma promessa solene feita por duas 
pessoas para se firmarem dentro da fé e para se reconhecerem 
entre si como marido e mulher dentro dos rituais. Se, com o 
tempo, resolverem dissolver o vínculo e se separarem, não 
deverão se sentir culpados nem, de forma alguma, trazer 
desarmonia para o grupo. 

(5)Além disso, deve haver o reconhecimento por parte dos dois 
de deveres e obrigações com os outros que não pertencem ao 
grupo. Neste sentido, qualquer envolvimento dentro do grupo 
deve ser mantido separado da vida comum. Deve haver cuidado 
para não machucar o parceiro involuntariamente envolvido. Não 
podemos esquecer que, aos olhos da sociedade, as pessoas casadas, 
unidas por um contrato fora do seu casamento, estão come-
tendo um adultério. Não importa a visão do grupo, esse é o 
mundo em que vivemos. Portanto, qualquer casal reunido por um 
contrato fora do seu casamento deve estar seguro de que 
compreendeu bem todas as implicações que isto acarreta e do que 
podem ser acusados se forem descobertos ou se o contrato for 
alardeado. 
 

Com isto, acredito que o grupo ou coven deve decidir pela 
inclusão ou não do ritual do contrato. No caso do meu grupo ele 
era realizado pelo fogo e pela espada. Era um ritual particular 
nosso e somente a nós devia respeito. 

Qualquer grupo que desejar realizar o ritual do contrato 
deverá pesar cuidadosamente o envolvimento e considerar como 
esperam que um casal ligado por esse vínculo se comporte. Devem 
criar o seu próprio ritual e nele acrescentar as promessas, os 
compromissos e as obrigações que acreditam fazerem parte do rito. 
Uma vez isto estabelecido, não deverão admitir alterações, 
criando assim a sua própria tradição quanto ao contrato. 

Para o melhor ou para o pior, no passado isto fez parte da 
Antiga Religião, e, portanto, ainda hoje faz parte da mesma 
religião. 
 



 199 

Apêndice:Uma Lista de Madeiras e Arvores Sagradas 

Em relação às "Nove Madeiras da Fogueira de Beltane": 
freixo, bétula, teixo, aveleira, sorveira, salgueiro, pinheiro, 
espinheiro e as outras árvores mencionadas como tradicionalmente 
sagradas, todas podem ser usadas, com exceção do carvalho, pois 
ele é o rei. As madeiras disponíveis naturalmente diferirão de 
acordo com o país. A tradição diz simplesmente que o fogo deve 
consistir de nove madeiras, com exceção do carvalho. 

Macieira: é uma das árvores sagradas que possuem poderes 
mágicos. Seu fruto, quando cortado ao meio, revela o sinal mágico 
do pentagrama (a estrela de cinco pontas). Avalon, nome antigo de 
Glastonbury, um dos centros mais sagrados da Inglaterra, significa 
"local das macieiras". Na Véspera de Todos os Santos come-se de 
uma grande maçã chamada Allen ou Maçã da Véspera, para trazer 
boa sorte. 

Freixo: é a madeira utilizada para a estaca e, neste sentido, 
representa o Deus-Rei Cornudo. Ornamentada com as guirlandas e 
as flechas cruzadas, a estaca é usada como altar. Na antiga mitologia 
nórdica, a Árvore do Mundo era um freixo, o Yggdrasil, o Eixo 
Cósmico. 

Freixo-Faggot: é feito de brotos de freixo. Deve ser queimado 
no Natal para dar sorte. É a origem da "Acha do Natal". Pode-se 
guardar uma miniatura como talismã. 

Bétula: uma das árvores tradicionalmente associadas às 
celebrações da Véspera de Maio, quando as pessoas costumavam 
sair à noite para a floresta e trazer para casa ramos verdes para 
decorá-la para o Dia do Trabalho. É uma árvore de boa sorte e de 
purificação, sendo usada para fazer a vassoura. É tida como 
feminina. 

 



 200 

Abrunheiro: é uma árvore agourenta. A vara de abrunheiro é, 
algumas vezes, usada como estaca do altar quando há um ritual de 
amaldiçoamento. A árvore tem espinhos incríveis e está associada 
ao "inverno do abrunheiro", uma época de frio prolongado na 
primavera, ligada ao aparecimento das flores da árvore. 

Sabugueíro: é tida como agourenta pela sua tradicional ligação 
com a bruxaria. Em algumas partes da Inglaterra é vista como 
feminina. Na época dos julgamentos, estes aconteciam debaixo dela. 
Por isso, a espada de julgamento do clã tem, às vezes, o seu cabo 
feito de sabugueiro. 

Espinhetro: também conhecido como espinheiro branco ou árvore 
de maio pela sua associação honorífica com o Dia do Trabalho. Por 
ser uma árvore sagrada, é considerado impróprio trazer galhos ou 
flores dela para dentro de casa. Mas, se usados nas decorações 
externas para o Dia do Trabalho, trará boa sorte. 

Aveleira: árvore sagrada ligada ao fogo, fertilidade, co-
nhecimento, adivinhação e poesia. Madeira predileta para as 
varinhas de condão. É uma das nove madeiras sagradas usadas na 
Fogueira de Beltane. 

Carvalho: é o rei da floresta, especialmente se tiver visco. Os 
carvalhos mais velhos freqüentemente marcavam um local de 
encontro ou um limite. Vemos isto em vários nomes de lugares que, 
com freqüência, sobrevivem no mapa, mesmo depois de a árvore 
ter morrido. O carvalho é uma das sete "Arvores do Chefe" da 
antiga lei irlandesa, sob a qual qualquer pensamento ilícito era 
considerado crime. As outras seis eram: a aveleira, a macieira, o 
teixo, o azevim, o freixo e o pinheiro. 

Sorveira: também conhecida como freixo da montanha. As flores 
desta árvore eram consideradas de boa sorte e proteção contra a 
magia negra e o olho-do-demo. Havia uma antiga saudação celta 
que dizia: "que haja paz aqui com a sorveira". 

Salgueiro: antigamente era tida como uma árvore de 
lamentações, aparecendo esta referência em canções e baladas 



 201 

antigas. Mas os seus galhos reunidos para o Dia do Trabalho trazem 
boa sorte. É uma árvore que gosta de água e está tradicionalmente 
associada à influência da lua. 

Teixo: é a árvore da morte e da ressurreição. Foram 
encontrados alguns teixos antigos nos terrenos das igrejas por 
causa deste simbolismo. É uma árvore de vida longa e, por este 
motivo e pelas suas folhas sempre verdes, ela é vista como um 
símbolo da imortalidade. 

Esta é apenas uma descrição rápida da tradição das árvores. 
Podemos encontrar muito mais sobre o estudo da tradição dás 
árvores da Inglaterra, que nos levará a valorizar mais as florestas, os 
bosques e as matas do nosso país. 

Todas as árvores que foram mencionadas participam dos rituais 
da Deusa Mãe, tanto como estacas quanto sob a forma de folhagem 
para as guirlandas. O feixe de brotos de freixo pode ser dado de 
presente aos membros na época do Natal para substituir o antigo 
que será queimado. Este ato simbólico ajudará a reforçar os laços 
de continuidade do grupo. 



 202 

Bibliografia 

Prazer, Sir James, The Golden Bough (Primeira publicação em 
Londres em 1890. Várias publicações posteriores. Primeira 
edição condensada em 1922). 

Graves, Robert, The White Godâess (Primeira publicação Faber & 
Faber, Londres, 1946. Várias publicações posteriores). 

Jennings, Hargrave, The Rosicrucians: Their Rites and Mysteríes 
(Londres,1870). 

Leland, Charles Godfrey, Araâia: or the Gospel of the Witches 
(Londres, 1899. Reeditado por C.W. Daniel Co., Londres, 1974, e 
por Samuel Weiser, Nova Iorque, 1974). 

Lethbridge, T.C., Witches: Investigating an Ancient Religion 
(Routledge & Kegan Paul, Londres, 1962). 

Murray, Margaret Alice, The Wüch Cult in Western Europe (Oxford 
University press, 1921). 

______ The Divine King in England (Faber & Faber, 

Londres,1954). 

Valiente, Doreen, Natural Magic (Robert Hale, Londres, 1975). 

______ Witchcraftfor Tomorrow (Robert Hale, Londres, 1987). 

________Rebirth of Witchcraft (Robert Hale, Londres, 1989). 
 
Watkins, Alfred, The Olá Straight Track (Methuen, Londres, 1926). 

Damos agora uma lista de outras publicações que poderão 
interessar aos estudiosos: 

Bord, Janet e Colin, Earth Rites: Fertilüy Practices in Pre-In-dustrial 
Britain (Granada Publishing, St. Albans, Herts. 1982). Uma 
pesquisa de como os vestígios e as lembranças da Religião Antiga 
sobreviveram até hoje. 

Chamberlain, Mary, Olá Wives' Tales (Virago Press, Londres, 1981). 
Como a figura da mulher curandeira começou nos tempos antigos 
enquanto sacerdotisa e terminou como bruxa. 



 203 

Ehrenreich, Barbara e English, Dierdre, Witches, Midwives and 
Nurses (Feminist Press, Nova Iorque, 1973). Como a profissão 
médica tornou-se dominada pelo homens, levando as 
curandeiras a serem vistas como bruxas. 

Eisler, Riane, The Chalice and the Blade (Harper & Row, São 
Francisco, 1987). Pesquisa detalhada da pré-história e da mudança 
do matriarcado para o mundo dominado pelos homens e seus 
resultados sobre nós. 

Farrar, Janet e Stewart, The Witches' Way: Principies, Rituais and 
Beliefs of Modern Witchcraft (Robert Hale, Londres, 1984). Bom 
resumo das várias crenças e práticas atuais das feiticeiras. 

Gardner, Gerald B, Witchcraf Today (Riders, Londres, 1954. Várias 
edições subseqüentes). O livro que iniciou o renascimento da 
feitiçaria moderna. 

Gray, William G., Evoking the Primai Goddess (Llewellyn Pub-
lications, Estados Unidos, 1989). O último livro do autor dos 
rituais do Santo Graal. 

Harrison, Michael, The Roots of Witchcraft (Frederick Muller, 
Londres, 1973). Narrativa histórica da Religião Antiga. 

Hitching, Francis, Earth Magic (Cassells, Londres, 1976). Novas 
idéias e descobertas sobre a Idade da Pedra e da sua cultura. 
Nossos ancestrais remotos não podem mais ser vistos como 
meros selvagens. 

L'Estrange Ewen, C., Witch Hunting and Witch Trials (Kegan Paul, 
Londres,1929). 

______Witchcraft and Demonianism (Heath Cranton, 

Londres, 1933). Este livro e o anterior são relatos históricos 
detalhados dos registros das perseguições às feiticeiras na 
Inglaterra. 

Matthews, John, The Grau: Questfor the Eternal (Thames & Hudson, 
Londres,1981). Como o conceito do Santo Graal, o "San Greal" 
evoluiu do original pagão. 



 204 

Michell, John, The New View Over Atlantis (Thames & Hudson, 
Londres, 1983). Segredos sobre as terras britânicas. 

Sjõo, Monica e Mor, Barbara, The Ancient Religion ofthe Great 
Cosmic Mother of Ali. (Primeira publicação por Rainbow Press, 
Trondheim, Noruega, 1981. Nova edição ampliada 
recentemente, publicada por Harper & Row, Estados Unidos). 
Belo e movimentado relato sobre o culto à Grande Deusa. 

Spence, Lewis, The Mysteries of Britain (Riders, Londres, 1931). A 
Deusa Cerridwen e o seu Caldeirão da Inspiração, que 
evoluíram para o Santo Graal. 

 
 

Blessed Be. 
M A-R  

)o( 



 205 

 


